

# نہارِ تراویح

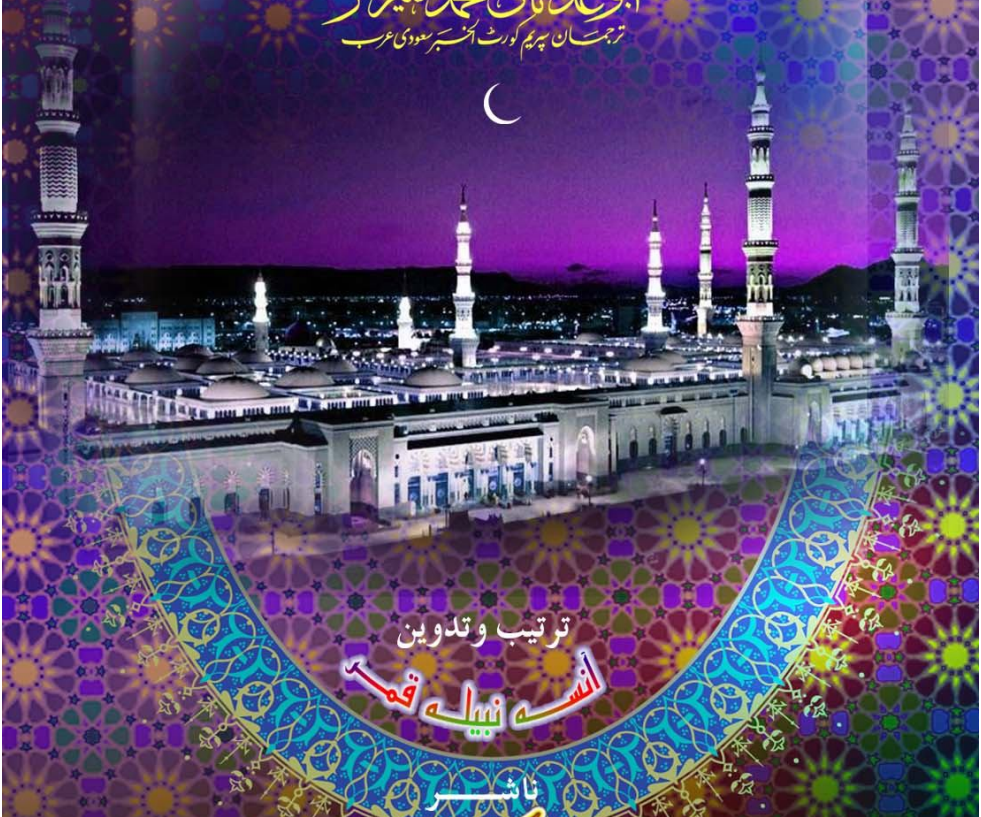
سعودی علماء کے فتاویٰ اور حرمین شریفین میں تراویح

تعدادِ گنات ☆ الالہ شہاب

شہر

ابوعالث فان حمد ملیک قمر

ترجمہ ان پریم کوثر اکبر سے سعودی عرب



ترتيب و تدوین

الشیخ نبیل قمر

ناشر

کوثر پریم کوثر (الطبیع)

# نماز تراویح

سعودی علماء کے فتاویٰ اور حریم شریفین میں تراویح  
☆ فضائل و برکات ☆ تعداد رکعات ☆ ازالہ شبہات

☆ تحریر

ابوعدنان محمد منیر قمر

ترجمان سپریم کورٹ، الخبر

☆ ترتیب و تدوین

آن سہ نبیلہ قمر

☆ ناشر

توحید پبلیکیشنز، بنگور

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

## اشاعت کے دائمی حقوق بحق مؤلف محفوظ ہیں

### نماز تراویح

نام کتاب

☆ سعودی علماء کے فتاویٰ اور حریم شریفین میں تراویح

☆ تعدادِ رکعات ☆ ازالۃ شبہات

ابو عدنان محمد منیر قمر نواب الدین

نبیلہ قمر اور نادیہ قمر

۱۴۲۳ھ، ۲۰۰۲ء

توحید پبلیکیشنز، بنگلور، انڈیا

تالیف

کمپوزنگ

طبع اول

ناشر

### ❖ ہندوستان میں ملنے کے پتے ❖

1-Tawheed Publications,

1- توحید پبلیکیشنز، میں آر. کے گارڈن

S.R.K.Garden,

فون: ۰۱۸۵۵۰۲۱۸، بنگلور

Phone# 26650618

۰۲۰۰۳۱۰۵۲۰

BANGALORE-560 041

2- چار مینار بک سنتر

2-Charminar Book Center

چار مینار روڈ، شیوا جی نگر،

Charminar Road,

بنگلور-۰۵۱

Shivaji Nagar,

۰۵۰۰۵۱۰

BANGALORE-560 051

3- میسور، فون: ۰۱۲۹۲۹۱۲۹

Contact: Email to: [tawheed\\_pbs @hotmail.com](mailto:tawheed_pbs @hotmail.com)

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

## فهرست محتويات

| نمبر | عنوان                                                          | صفحہ | نمبر | عنوان                                           | صفحہ | صفحہ | عنوان | صفحہ |
|------|----------------------------------------------------------------|------|------|-------------------------------------------------|------|------|-------|------|
| 1    | نہرستِ مضمین .                                                 |      | 18   | تہجد و تراویح میں فرق ثابت کرنے .               | 3    |      |       |      |
| 2    | عرض مؤلف .                                                     |      | 19   | کی بعض کاوشوں کا مختصر جائزہ .                  | 6    |      |       |      |
| 3    | نمازِ تراویح کی فضیلت .                                        |      | 20   | دوسری حدیث .                                    | 8    |      |       |      |
| 4    | نمازِ تراویح کا حکم .                                          |      | 21   | تیسرا حدیث .                                    | 8    |      |       |      |
| 5    | پہلی دلیل .                                                    |      | 22   | چوتھی حدیث .                                    | 9    |      |       |      |
| 6    | ایک اشکال اور اس کا ازالہ .                                    |      | 23   | پانچویں حدیث .                                  | 10   |      |       |      |
| 7    | دوسری دلیل .                                                   |      | 24   | گیارہ (۱۱) کے عدی کی حکمت .                     | 11   |      |       |      |
| 8    | نمازِ تراویح کی جماعت .                                        |      | 25   | بیس (۲۰) رکعاتِ تراویح سے متعلقہ روایت کی حقیقت | 13   |      |       |      |
| 9    | ایک کٹ جھٹی کا ازالہ .                                         |      | 26   | متعلقہ آثارِ صحابہ ﷺ کی استنادی                 | 18   |      |       |      |
| 10   | اولاً .                                                        |      |      |                                                 |      |      |       |      |
| 11   | ثانیاً .                                                       |      |      |                                                 |      |      |       |      |
| 12   | رکعاتِ تراویح کی تعداد                                         |      | 27   | پہلا اثیرفاروقی .                               | 19   |      |       |      |
| 13   | مسنون عدود تراویح .                                            |      | 28   | دوسرا اثیرفاروقی .                              | 21   |      |       |      |
| 14   | پہلی حدیث .                                                    |      | 29   | تیسرا اثر .                                     | 21   |      |       |      |
| 15   | ایک شب کا ازالہ .                                              |      | 30   | پہلی علت .                                      | 23   |      |       |      |
| 16   | نمازِ تراویح، قیامِ رمضان، قیامِ اللیل، صلوٰۃ اللیل اور تہجد . |      | 31   | دوسری علت .                                     |      |      |       |      |
| 17   | دلائل .                                                        |      | 32   | تیسرا علت .                                     |      |      |       |      |
|      |                                                                |      |      | 43                                              |      |      |       |      |

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

| نمبر | عنوان                                              | صفحہ نمبر | صفحہ نمبر | عنوان                                              | صفحہ نمبر |
|------|----------------------------------------------------|-----------|-----------|----------------------------------------------------|-----------|
| 33   | شیخ اسما علیل محمد الانصاری کی طرف سے تیسرا شہادت۔ | 49        | 49        | شیخ اسما علیل محمد الانصاری کی طرف سے تیسرا شہادت۔ | 49        |
| 66   | شیخ البانی کا تعاقب اور اسکی حیثیت۔                | 50        | 45        | چوتھی شہادت۔                                       | 50        |
| 66   | پانچویں شہادت۔                                     | 51        |           |                                                    |           |
|      | چوتھا اثر۔                                         | 34        |           | یہ تحریف کب ہوئی؟ کس نے کی؟                        | 52        |
| 69   | پانچواں اثر۔                                       | 35        |           | اور کیوں کی؟                                       | 48        |
|      | چھٹا اثر۔                                          | 36        |           | حکیم مولانا محمد اشرف صاحب سندھو                   | 53        |
| 72   | ساتواں اثر۔                                        | 37        |           | کی تحقیقات کا خلاصہ۔                               | 51        |
| 73   | آٹھواں اثر۔                                        | 38        |           | پہلا حملہ۔                                         | 52        |
| 73   | نواں اثر۔                                          | 39        |           | دوسرا حملہ۔                                        | 54        |
| 74   | چھواں اثر۔                                         | 40        |           | تیسرا حملہ۔                                        | 55        |
| 74   | ان تمام آثار کی مجموعی حیثیت۔                      | 41        |           | چوتھا حملہ۔                                        | 56        |
|      | پہلی وجہ۔                                          | 42        |           | بیس تراویح پر دعوائے اجماع اور                     | 57        |
| 74   | دوسری وجہ۔                                         | 43        |           | اسکی حقیقت                                         | 57        |
| 75   | ہفت روزہ الاعتصام میں ایک استثناء                  | 44        |           | 58 علامہ مبارک پوری کی تحقیق۔                      | 59        |
| 75   | مدیر الاعتصام کا نوٹ۔                              | 45        |           | شیخ البانی کا نظریہ۔                               | 60        |
| 76   | شیخ الحبیث مولانا سلطان محمد صاحب                  | 46        |           | نواب صدیق حسن خاں کا ارشاد۔                        | 61        |
| 77   | محذث جلا پوری کا ایک محققانہ مقالہ                 | 47        |           | امام شوکانی کا نقطہ نظر۔                           | 62        |
| 78   | پہلی شہادت۔                                        | 48        |           | 63 خلاصہ کلام                                      | 63        |
| 79   | دوسری شہادت۔                                       | 48        |           | 64 مسئلہ تراویح اور سعودی علماء و مشائخ            | 63        |
| 80   | 65 علامہ ابن باز رحمۃ اللہ۔                        |           |           |                                                    |           |

| نمبر | عنوان                                                      | صفحہ | نمبر | عنوان                              | صفحہ |
|------|------------------------------------------------------------|------|------|------------------------------------|------|
| 66   | علّامہ ابن شیمین رحمہ اللہ .                               | 73   | 80   | و سعی طرفی .                       | 94   |
| 67   | ایک اشکال کا حل .                                          | 74   | 82   | نمازِ تراویح کے بعد دوبارہ جماعت . | 94   |
| 68   | مسئلہ تراویح اور سعودی فتویٰ کمیٹی .                       | 75   | 82   | سوال .                             | 96   |
| 69   | مسئلہ تراویح اور آئندہ علماء حرمین شریفین .                | 76   | 82   | المحبوبون الوہاب .                 | 101  |
| 70   | آئندہ رکعاتِ تراویح کا ثبوت علماء فقہاء احتجاف کی کتب سے . | 77   | 83   | چند تحقیقات علمیہ .                | 108  |
| 71   | آئندہ اور نئیں کے اختلاف سے نکلنے کا راستہ .               | 78   | 83   | فیصلہ .                            | 109  |
| 72   | ایک لطیفہ .                                                | 79   | 85   | مصادر و مراجع .                    | 111  |
| 73   | فہرست مطبوعات توحید پبلیکیشنز .                            | 80   | 92   | آپ کے لئے خوشخبری .                | 112  |
|      | 81                                                         | 93   |      |                                    |      |





## عرضِ مؤلف

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُورِ أَنفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ .

آمَّا بَعْدُ :

قارئین کرام ! السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ

ریڈ یو متحدہ عرب امارات ام القیوین کی اردو سروس سے روزانہ اسلامی پروگرام ”دین و دنیا“ پیش کرنے کی سعادت طویل عرصہ تک حاصل رہی اور ماہِ رمضان المبارک میں فضائل و مسائلِ رمضان و روزہ کے ضمن میں دیگر مسائل و احکام کے ساتھ ہی ”مسئلہ تراویح“ بھی آتا رہا ہے۔ لہذا مختلف موقع پر اسے مفصل و مختصر انداز سے نشر کیا جاتا رہا۔

اور اب جبکہ ماہِ ذوالحجہ 1423ھ (جنوری 2002ء) سے اللہ کی توفیق و عنایت سے سعودی ریڈ یو مکہ مکرمہ سے ہفتہ واری پروگرام ”اسلام اور ہماری زندگی“ پیش کرنے کا موقع ملا ہے تو ماہِ رمضان المبارک میں آنے والے چاروں جمعۃ المبارک کو ہم نے اپنے پروگرام کی جو چار قسطیں نشر کی ہیں وہ صرف تراویح کے موضوع اور اسی کے مختلف پہلوؤں کو واضح کرتی ہیں۔

ہمارے ان پروگراموں اور بعض ضروری اضافوں کو ہماری عزیز بیٹیوں نبیلہ قمر اور نادیہ قمر نے مل کر نہ صرف کتابی شکل میں مرتب و مدون کیا بلکہ اسے کمپوز بھی کر دیا ہے۔ فَجَزَ أَهْمَمَا اللَّهُ خَيْرًا وَوَفَقْنَا وَأَيَّا هُمَا لِكُلِّ خَيْرٍ وَبِرٍّ وَتَقْبِلَةً مِنَا خَالِصَةً لِوَجْهِهِ الْكَرِيمُ .

اس کتاب کو قارئین کرام تک پہنچانے میں ہمارے جن احباب نے کسی بھی رنگ میں ہمارے

ساتھ تعاون کیا ہے، اللہ تعالیٰ انہیں بھی جزاء خیر سے نوازے اور ہمارے اس عمل کو ہمارے اور اکنے میزان حسنات کا حصہ بنائے۔ آمین۔

آپ کی دعاؤں کا طالب  
ابو عمران محمد منیر قرنواب الدین  
ترجمان سپریم کورٹ، الخبر  
وداعیہ متعاون، مراکز دعوت و ارشاد  
الخبر، الظہران، الدمام  
( سعودی عرب)

المحکمة الکبری، الخبر  
طاق شہر رمضان  
1423/9/23ھ  
2002/11/28ء

خوشخبری

تمام برادران اسلام کو خوشخبری دی جاتی ہے کہ مؤلف کتاب کے ریڈ یو ایم الیوین (U.A.E) اور سعودی ریڈ یو مکہ مکرمہ کے تمام پروگراموں کے آڈیو کیش اور سیڈ یز بھی دستیاب ہیں۔  
برائے رابط: (1) محمد رحمت اللہ خان ایڈو و کیٹ الخبر فون: 8829292ext2638  
(2) مسعود سہیل الخبر فون: 03-3462702  
(3) شاہد ستار sasattar63@yahoo.com

☆ ابو عدنان ☆

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔



## نماز تراویح

جب ماہ رمضان المبارک کا چاند رویت یا شہادت وخبر کی بناء پر ثابت ہو جائے تو وہ رات ماہ رمضان کی پہلی رات شمار ہوتی ہے اور اگر مناسب وقت پر چاند نظر آجائے یا اسکے نظر آجائے کی اطلاع عمل جائے تو اسی رات نمازِ عشاء کے بعد نمازِ تراویح کا آغاز ہو جاتا ہے۔

### نمازِ تراویح کی فضیلت:

رمضان المبارک کی راتوں کا [قیام اللیل] اسقدر باعثِ اجر و ثواب ہے کہ حضرت ابو ہریرہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

((وَمَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَإِحْسَانًا غُفرَانَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ)) ۱۔

”جس نے اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہوئے، خالص اُس کی رضاء جوئی کیلئے

رمضان المبارک کی راتوں کو قیام کیا اسکے ساتھ تمام گناہ بخش دیے گئے۔“

اور بعض احادیث میں ((مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ)) کے بعد ((وَمَا تَأَخَّرَ)) کے الفاظ بھی ہیں کہ ”اگلے اور پچھلے سب گناہ معاف ہو گئے“ اور امام منذری رحمہ اللہ نے کہا ہے کہ یہ اضافی الفاظ ((وَمَا تَأَخَّرَ)) مسند احمد میں جید سند کے ساتھ مروی ہیں۔ ۲۔

### نمازِ تراویح کا حکم:

قیامِ رمضان یا نمازِ تراویح کا ادا کرنا فرض نہیں بلکہ سنت ہے، اور اس سلسلہ میں آئمہ و فقہاء مذاہب میں کوئی اختلاف نہیں ہے، بلکہ اس بات پر سب کا اتفاق ہے۔ لہذا وہ حضرات جو جھٹ

۱۔ بخاری مع الفتح ۲۵۰/۳، مسلم مع النووی ۳۹/۳، ۳۹-۳۹، الفتح الربانی ترتیب المسند ۳۱۹/۹، ۳۲۰، مشکوٰۃ ۱۰۰/۱، صحیح الجامع ۳۳۷/۵/۳، ارواء الغلیل ۱۲/۳۔

۲۔ بکوالہ بلوغ الامانی شرح الفتح الربانی ۲۲۰/۹۔

سے فتویٰ داغ دیتے ہیں کہ جس نے تراویح نہ پڑھی اسکا کوئی روزہ نہیں، انھیں اپنے اس قول کی اصلاح کر لینا چاہیئے۔ البتہ ماہ رمضان المبارک کے شب و روز انتہائی برکت و فضیلت والے ہیں، لہذا اس ماہ میں صدقہ و خیرات، تلاوت قرآن کریم اور نوافل جس قدر بھی ممکن ہوں کم ہیں۔ لیکن جو آدمی کسی عذر کی وجہ سے نمازِ تراویح ادا نہیں کر سکا وہ صحیح روزہ رکھ سکتا ہے، اور اسکے روزے میں کسی قسم کا کوئی فرق یا نقص نہیں آتا۔

پہلی دلیل :

نمازِ تراویح کی ترغیب دلانے کیلئے اتنی سخت فتویٰ بازی کی بجائے مسنون طریقہ اختیار کرنے میں ہی خیر و برکت ہے اور وہ مسنون طریقہ صحیح بخاری و صحیح مسلم، سنن اربعہ اور مسنند احمد میں مذکور ہے، چنانچہ حضرت ابو ہریرہ رض بیان فرماتے ہیں:

((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ يُرَغِّبُ فِي قِيَامِ رَمَضَانَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَأْمُرَهُمْ فِيهِ بِعَزِيمَةٍ، فَيَقُولُ: مَنْ قَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَإِحْسَابًا فُلِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنِبِهِ))<sup>۱</sup>

”نبی ﷺ لوگوں کو رمضان کی راتوں میں قیام کرنے [نمازِ تراویح پڑھنے] کی ترغیب دلایا کرتے تھے لیکن آپ ﷺ انھیں عزیمت [وجوب اپنندی] کا حکم نہیں دیتے تھے۔ اور فرمایا کرتے تھے کہ ”جس نے اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہوئے اور اسی کی رضاۓ و خوشنودی کے حصول کی خاطر رمضان کی راتوں کو قیام کیا، اسکے سابقہ تمام گناہ بخش دیئے گئے۔“

حافظ ابن حجر عسقلانی رحمہ اللہ نے کہ سenn نسائی میں قبیہ نے سفیان کے طریق سے اس حدیث میں ((مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنِبِهِ)) کے بعد ((وَمَا تَأَخَّرَ)) کا اضافہ بھی روایت کیا

<sup>۱</sup> بخاری مع الفتح، ۲۵۰/۳، مسلم مع النووى ۳۰/۲/۳، المتنقى مع النيل، ۳۹/۳/۲، مشکوہ ۳۰۵/۹، الفتح الربانی ۲۲۰/۹۔

ہے کہ سابقہ اور لاحقہ تمام گناہ معاف کر دیئے گئے۔ اور انکا کہنا ہے کہ یہ اضافی الفاظ مند احمد کی ایک روایت میں بھی مردی ہیں۔ [اور انکا یہ اشارہ مند احمد کی اُسی روایت کی طرف ہے جو سابق میں ذکر کی جا چکی ہے، جسے امام منذری رحمہ اللہ نے جید سند ولی قرار دیا ہے]۔ حافظ موصوف رحمہ اللہ لکھتے ہیں کہ اگلے اور پچھلے گناہوں کی مغفرت کے سلسلہ میں کئی احادیث وارد ہوئی ہیں جنہیں میں نے ایک مستقل کتاب میں جمع کر دیا ہے۔

### ایک اشکال اور اس کا ازالہ :

یہاں ایک اشکال پیش آتا ہے کہ اس اور اس سے پہلی حدیث میں جواضی الفاظ (وَ مَا تَأْخُرَ) ہیں کہ ”بعد وائل گناہ بھی بخش دیئے جاتے ہیں“، یہ کیسے ممکن ہے؟ کیونکہ مغفرت توبت ہوتی ہے جب پہلے گناہ سرزد ہوا ہو، اور جب ابھی گناہ سرزد ہی نہیں ہوا تو اس کی پیشگی مغفرت کیسے ہوگی؟

اس اشکال کو حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے فتح الباری شرح صحیح بخاری میں ذکر کر کے مختلف جوابات سے اس کا ازالہ کیا ہے چنانچہ موصوف لکھتے ہیں:

① یہ کہا یہ ہے اس بات سے کہ وہ کبیرہ گناہوں کے ارتکاب سے محفوظ رہیں گے۔ آئندہ ان سے کوئی کبیرہ گناہ سرزد ہی نہیں ہوگا۔

② یہ بھی کہا گیا ہے کہ ان سے جو بھی گناہ سرزد ہونگے وہ بخش دیئے جائیں گے۔ ماوردی اور بعض دیگر اہل علم نے یومِ عرف کے روزے کی فضیلت کہ ”اس سے سابقہ اور آئندہ دو سالوں کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں“، اسکی وضاحت اسی جواب سے کی ہے۔<sup>۵</sup>

③ آئندہ گناہوں کی بخشش سے مراد یہ ہے کہ ان سے جو بھی فعل سرزد ہوگا، اس پر انکا کوئی مواخذہ نہیں ہوگا۔ اہل بدر صحابہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے جو فرمایا ہے:

((لَعَلَّ اللَّهَ إِطْلَعَ عَلَى أَهْلِ بَدْرٍ فَقَالَ: إِعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ فَقَدْ

۵ فتح الباری ۴/۲۵۱-۲۵۲۔

وَجَبَتْ لَكُمُ الْجَنَّةُ . أَوْ فَقَدْ غَفَرْتُ لَكُمْ )۔ ۲۔

”اللہ نے اہل بدر کے خصوصیات ایشارہ کو دیکھ کر کہا: [آج کے بعد] جو عمل چاہے کرو، تمہارے لیے جنت واجب کر دی گئی ہے۔ یا فرمایا: تمہاری بخشش کر دی گئی ہے۔“

اس حدیث میں یہی مراد ہے کہ تمہارے آئندہ کے افعال پر کوئی موآخذہ نہیں ہوگا ”عمل چاہے کرلو، یا ان کی عزّت و تکریم کیلئے کہا گیا ہے۔ اور یہ عظمت انھیں اُنکے اُس عمل کے عوض ملی جو انہوں نے اُولین معركہ، حق و باطل میں اعلائے کلمۃ الحق کیلئے سرانجام دیا، جسکے تیجہ میں ہی انکے سابقہ تمام گناہ بھی معاف کر دیئے گئے اور وہ اس کے اہل ہو گئے کہ اگر ان سے آئندہ کوئی گناہ سرزد ہوا تو اللہ انھیں وہ بھی بخش دے گا۔“

### دوسری دلیل:

نمازِ تراویح کے سنت ہونے کی دوسری دلیل صحیح بخاری و مسلم، ابو داؤد و نسائی اور ابن ماجہ میں امام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے مروی وہ حدیث ہے جسمیں وہ فرماتی ہیں:

((صَلَّى النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي الْمَسْجِدِ فَصَلَّى بِصَلَوَتِهِ نَاسٌ كَثِيرٌ، ثُمَّ صَلَّى مِنَ الْقَابِلَةِ فَكَثُرُوا ثُمَّ اجْتَمَعُوا مِنَ الْلَّيْلَةِ الثَّالِثَةِ فَلَمْ يَخْرُجْ إِلَيْهِمْ، فَلَمَّا أَصْبَحَ قَالَ: قَدْ رَأَيْتَ صَنِيعَكُمْ، فَلَمْ يَمْنَعْنِي مِنَ الْخُرُوجِ إِلَيْكُمْ إِلَّا أَنِّي خَشِيتُ أَنْ تُفْرَضَ عَلَيْكُمْ، وَذَلِكَ فِي

رمضان))۔ ۵۔

۲۔ بخاری مع الفتح ۳۰۵۔

کے للتفصیل: فتح الباری ۳۰۵-۳۰۶، نیل الاوطار ۳/۵۰۔

۵۔ مسلم ۳/۲۱-۳۲، المتنقی مع النیل ۳/۲۵، فقه السنہ ۱/۲۰۲۔

”نبی اکرم ﷺ نے مسجد میں نماز [ترواتح] پڑھی، آپ ﷺ کی اقتداء میں بکشرت لوگوں نے بھی نماز تراویح ادا کی، پھر اگلی رات بھی آپ ﷺ نے نماز پڑھی تو لوگوں کی تعداد میں اور اضافہ ہو گیا۔ پھر تیسرا رات بھی لوگ جمع ہو گئے، لیکن نبی ﷺ کھر سے باہر تشریف ہی نہ لائے۔ جب صحیح ہوئی تو فرمایا: ”میں نے رات دیکھ لیا تھا کہ تم جمع ہوئے ہو لیکن مجھے باہر آنے سے صرف اس چیز نے روک لیا کہ یہ نماز کہیں تم پر فرض نہ کر دی جائے“۔ اور یہ واقعہ ماہِ رمضان المبارک میں پیش آیا۔“

صحیح بخاری اور دیگر تکمیلی حدیث میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے ہی مروی ایک حدیث میں نبی ﷺ کے تین راتوں کو نماز تراویح پڑھانے کا تذکرہ ہے اور آگے مذکور ہے:

((فَلَمَّا كَانَتِ اللَّيْلَةُ الرَّابِعَةُ عِجْزَ الْمَسْجِدِ عَنِ الْأَهْلِهِ حَتَّىٰ خَرَجَ لِصَلَاةِ الصُّبْحِ، فَلَمَّا قَضَىَ الْفَجْرَ أَقْبَلَ عَلَى النَّاسِ، فَتَشَهَّدَ، ثُمَّ قَالَ :

أَمَّا بَعْدُ : فَإِنَّهُ لَمْ يَخْفَ عَلَىٰ مَكَانَكُمْ وَ لَكُنَّيْ خَشِيَّتُ أَنْ تُفَرَّضَ عَلَيْكُمْ فَتَسْعَجِرُوا عَنْهَا ، فَتُؤْفَقَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَ الْأَمْرُ عَلَىٰ ذَاكَ ))<sup>9</sup>

”جب چوتھی رات آئی تو مسجدِ نبوی نمازیوں کی کثرت سے تنگ دامانی کا شکوہ کرنے لگی لیکن آپ ﷺ [باہر تشریف نہ لائے البتہ] جب فجر کیلئے نکلے اور نمازِ فجر سے فارغ ہو گئے تو لوگوں کی طرف متوجہ ہو کر تو حجید و رسالت کی شہادت کے بعد فرمایا: ”مجھ پر تمہاری حالت پوشیدہ نہ تھی لیکن مجھے یہ خدشہ ہوا کہ یہ نماز کہیں تم پر فرض نہ کر دی جائے اور تم اسکی ادائیگی سے عاجز آ جاؤ“ [اسلیے

میں باہر نہیں نکلا تھا، اور نبی ﷺ کی وفات تک نمازِ تراویح اسی طرح رہی۔

[یعنی اسکی باقاعدہ جماعت شروع نہ ہوئی کہ صرف ایک ہی امام ہوتا، البتہ مختلف اماموں کے ساتھ جماعت ثابت ہے جیسا کہ اثرِ فاروقی آگے آرہا ہے]۔

صحیحین اور دیگر کتب میں حضرت زید بن ثابت ﷺ سے بھی اسی مفہوم کی ایک حدیث مروی ہے لیکن اسی میں تین یا چار راتوں کی تعداد نہ کوئی بلکہ: ((فَصَلَّى فِيهَا لَيْلَتِي)) کے الفاظ ہیں کہ آپ ﷺ نے چند رات میں مسجد میں بنائے گئے جوڑہ میں نمازِ تراویح پڑھی ((حتّیٰ اجْتَمَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ)) حتیٰ کہ لوگ آپ ﷺ کے ساتھ نماز کیلئے جمع ہو گئے۔

تاہم ان اور اسی موضوع کی دیگر احادیث سے معلوم ہوا کہ نمازِ تراویح سنت ہے، واجب نہیں۔ امام شوکانی نے کسی اختلاف کا تذکرہ کیے بغیر ہی بات ذکر کی ہے۔

اور امام نووی نے اس پر اتفاق ذکر کیا ہے۔

### نمازِ تراویح کی جماعت:

نمازِ تراویح نہ صرف مشروع بلکہ مستحب و سنت ہے اور اسکے استحباب کا پتہ سابقہ احادیث سے لگ جاتا ہے، خصوصاً حضرت ابو ہریرہ رض سے مروی حدیث سے، جس میں ہے:

((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ يُرَغِّبُ فِي قِيَامِ رَمَضَانَ مِنْ عَيْرِ أَنْ يَأْمُرَهُمْ فِيهِ بِعَزِيمَةٍ)).

”نبی ﷺ قیامِ رمضان کی ترغیب دلایا کرتے تھے لیکن آپ ﷺ عزیمت (وجوب) کا حکم نہیں فرمایا کرتے تھے۔

امام نووی نے شرح صحیح مسلم میں لکھا ہے کہ اہل علم کا اس بات پر اتفاق ہے کہ نمازِ تراویح مستحب و سنت ہے، البتہ اسی میں اختلاف پایا جاتا ہے کہ اسکا کیا اپنے گھر میں پڑھنا افضل ہے یا کہ مسجد میں باجماعت ادا کرنا؟ امام مالک، ابو یوسف اور بعض شافعیہ حبّم اللہ نے کہا

۔ مشکوٰۃ رٰمٰض۔ ۔ ال نیل الاول طار ۲۳۲۔ ۔ ۳۹۶/۳۔

ہے کہ نمازِ تراویح کا انفرادی طور پر اپنے گھر میں ادا کرنا افضل ہے اور امام شافعی، انکے اکثر ساتھیوں، امام احمد، امام ابوحنیفہ، امام ابن المبارک، امام اسحاق بن راہویہ، اور بعض مالکیہ کے نزدیک نمازِ تراویح کا مسجد میں باجماعت ادا کرنا افضل ہے۔<sup>۳۱</sup>

فریق اول (امام مالک، ابو یوسف اور بعض شافعیہ رحمہم اللہ) کا استدلال بخاری و مسلم، ابو داؤد و نسائی، معجم طبرانی کبیر، مسنند احمد اور صحیح ابی عوانہ میں حضرت زید بن ثابت صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے مروی اس حدیث سے ہے جسمیں ارشادِ نبوی صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام ہے :

((أَفْضَلُ الصَّلَاةِ، صَلَاةُ الْمُرْءِ فِي بَيْتِهِ إِلَّا الْمُكْتُوبَةُ.))

”فرض نماز کو چھوڑ کر افضل ترین نمازوں ہے جو آدمی اپنے گھر میں پڑھے۔<sup>۳۲</sup>“

جبکہ فریق ثانی [جمهور اہل علم بیشمول امام شافعی، انکے اکثر ساتھیوں، امام ابوحنیفہ، امام احمد اور بعض مالکیہ رحمہم اللہ] کا استدلال صحیح بخاری، موطاً مالک، ابن ابی شیبہ اور طبقات ابن سعد میں وارد عبدالرحمن بن عبد القاری سے مروی تعامل صحابہ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے ہے چنانچہ وہ بیان کرتے ہیں :

((خَرَجَتْ مَعَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام لَيْلَةً فِي رَمَضَانَ إِلَى الْمَسْجِدِ فَإِذَا النَّاسُ أَوْزَاعُ مُتَفَرِّقُونَ يُصَلِّي الرَّجُلُ لِنَفْسِهِ، وَ يُصَلِّي الرَّجُلُ فَيُصَلِّي بِصَلَاوَتِهِ الرَّهْطُ، فَقَالَ عُمَرُ: إِنِّي أَرَى لَوْ جَمَعْتُ هَؤُلَاءِ عَلَى قَارِبٍ وَاجِدُ لَكُمْ أَمْكَلَ ثُمَّ عَزَمْ فَجَمَعَهُمْ عَلَى أَبْيَ بْنِ كَعْبٍ ثُمَّ خَرَجَتْ مَعَهُ لَيْلَةً أُخْرَى وَالنَّاسُ يُصَلُّونَ بِصَلَاوَةِ قَارِبِهِمْ، فَقَالَ عُمَرُ: نِعَمُ الْبِدْعَةُ هَذِهِ، وَالَّتِي يَنَمُونَ عَنْهَا

<sup>۳۱</sup> ترمذی و التحفه ۵۳۲/۳ شرح النووی ۲/۳-۳۹/۲۰، نیل الاول طار ۲/۳۰۵۰، فتح الباری ۲/۲۵۲-۲۵۳.

<sup>۳۲</sup> النووی ایضاً صحیح الجامع ۱/۳۶۲ و النیل و فتح الباری ۳/۳۵۳.

أَفْضَلُ مِنَ الَّتِي يَقُومُونَ . يُرِيدُ آخِرَ اللَّيْلِ . وَ كَانَ النَّاسُ يَقُومُونَ  
أَوْلَهُ ) ۱۵ (

”میں رمضان المبارک کی ایک رات حضرت عمر فاروق رض کے ساتھ مسجد کی طرف نکلا تو دیکھا کہ لوگ الگ الگ نماز پڑھ رہے ہیں، کوئی بالکل اکیلا ہے اور کسی کے ساتھ چند لوگ بھی ہیں تو حضرت عمر رض نے فرمایا: ”اگر میں ان سب کو ایک امام کی اقتداء میں باجماعت نماز ادا کرنے پر جمع کر دوں تو بہتر ہے، پھر انہوں نے اپنے ارادے کو عملی جامہ پہنایا اور تمام صحابہ رض کو حضرت ابی بن کعب رض کی اقتداء میں نماز ادا کرنے پر جمع کر دیا۔ ایک رات پھر میں حضرت عمر رض کے ساتھ مسجد کی طرف نکلا تو دیکھا کہ لوگ ایک امام کی اقتداء میں تراویح پڑھ رہے ہیں تو حضرت عمر رض نے فرمایا: ”یہ نیا انداز اچھا ہے۔ البتہ جو لوگ رات کے پہلے حصہ میں سو جاتے اور آخری حصہ میں اٹھ کر نماز پڑھتے ہیں وہ پہلے حصہ میں نماز پڑھنے والوں سے افضل ہیں“۔ اور لوگ رات کے پہلے حصہ میں قیام کیا کرتے تھے۔“

اس اثر میں جو عواملِ صحابہ رض مذکور ہے، اُس سے استدلال کرتے ہوئے فریق ثانی نے نماز تراویح کے، مسجد میں باجماعت ادا کرنے کو افضل قرار دیا ہے اور نمازِ تراویح کے باجماعت ادا کرنے پر ہی مسلمانوں کا عمل چلا آ رہا ہے کیونکہ یہ نماز بھی نماز عید کی طرح شعائرِ ظاہرہ میں سے ہے، لہذا نماز عید کی طرح ہی اسکا بھی باجماعت ادا کرنا ہی افضل ہوا اور یہی تعاملِ امت ہے۔ حضرت عمر فاروق رض نے امام کی اقتداء میں باجماعت نمازِ تراویح ادا کرنے کو زیادہ بہتر قرار دیا ہے تو یہ دراصل نبی اکرم صلی اللہ علیہ و سلیم کے اس نماز کو باجماعت پڑھانے کی بناء پر ہے اور پھر

۱۵۔ بخاری مع الفتح ۲۵۰/۳، صلوٰۃ التراویح لابن مترجم اردو ص: ۵۵-۵۶ ابی شیبہ میں ”یَعْمَلُ الْبِدْعَةَ هَذِهِ“ کے الفاظ انہیں ہیں۔

آپ ﷺ کا مسلسل جماعت کرانے سے رُک جانا مُحض اسکے فرض ہو جانے کے خدشہ کی بناء پر تھا جو نبی ﷺ کی وفات کے بعد باقی نہ رہا، لہذا حضرت فاروق رضی اللہ عنہ کے نزدیک اس کا باجماعت پڑھا جانا ہی راجح ہوا تو انہوں نے اسی پر لوگوں کو جمع کر دیا۔ اس میں ایک توحیدت امت کا راز پہاڑ ہے، دوسرے اکثر نمازیوں کیلئے باجماعت نمازِ تراویح کا ادا کر لینا اکیلے پڑھنے کی نسبت آسان بھی ہوتا ہے۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا اکیلے اکیلے تراویح پڑھنے سے باجماعت پڑھنے کو (امثل و بہتر) قرار دینا نبی ﷺ کے عمل مبارک سے استنباط کیا گیا تھا جیسا کہ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے اہنئی اثنین وغیرہ شریح حدیث سے نقل کیا ہے اور امام بخاری رحمہ اللہ نے اس اثرِ فاروقی کے معاً بعد حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی وہ حدیث وارد کی ہے جسمیں وہ بیان کرتی ہیں :

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ صَلَوَاتُهُ وَدَائِكَ فِي رَمَضَانَ)).

”نبی ﷺ نے نمازِ (تراویح) پڑھی اور یہ رمضان کا واقعہ ہے۔“ (اور صحابہ

رضی اللہ عنہم نے آپ ﷺ کی اقتداء میں نماز پڑھی) ۶۰

جبکہ امام بخاری کے اس حدیث کو اثرِ فاروقی کے فوراً بعد وارد کرنے میں بھی شاکد یہی راز ہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے عمل مبارک سے ہی استنباط کیا تھا کہ باجماعت نمازِ تراویح ہی افضل ہے، اور حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا میں نبی ﷺ کا وہ عمل مبارک مذکور ہے۔۔۔

ایک کتب حجت کا ازالہ :

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اثر میں واردان کے الفاظ : ”نَعَمُ الْبِدْعَةُ هَذِهِ“ سے بعض لوگ

۶۱ بخاری ۲۵۰/۳۔

صلوٰۃ التراویح لالبانی ص: ۳۳۔ ۳۹ مترجم اردو از مولانا محمد صادق صاحب خلیل [فیصل آباد] جسمیں

موصوف نے جماعتِ تراویح کی مشروعیت چھاحدیث سے ثابت کی ہے۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

بڑی کٹ جھی کرتے ہیں اور اس کو بنیاد بنا کر بدعاں کے ایک انبار کو جواز مہیا کرنا چاہتے ہیں بلکہ ان الفاظ سے انہوں نے باقاعدہ ایک اصول گھر لیا ہے کہ بعض بدعاں حسنہ بھی ہوتی ہیں جیسا کہ حضرت فاروق رض نے تراویح کی جماعت کو بدعت حسنہ قرار دیا ہے۔

اولاً: اس سلسلہ میں پہلی بات تو یہ ہے نہ شین ہنی چاہیے کہ بدعاۃ کی تقسیم ہی صحیح نہیں بلکہ نبی اکرم ﷺ نے ہر بدعت کو ہی گمراہی اور موجب جہنم قرار دیا ہے، چنانچہ صحیح مسلم، سنن اربعہ، مسند احمد، بیہقی، دارمی اور مستدرک حاکم میں مروی معروف خطبہ مسنونہ (جسے نبی ﷺ، خلفاء راشدین، عام صحابہ کرام تابعین، تبع تابعین، اور آئندہ دین حبیم اللہ ہر وعظ و ارشاد کی مجلس میں پڑھا کرتے تھے اور علماء امّت آج تک خطبات جمعہ وغیرہ میں پڑھتے چلے آ رہے ہیں) اُس کے آخر میں ارشادِ نبوی ﷺ کے یہ الفاظ بھی ہیں :

((وَشَرَّ الْأُمُورُ مُحَدَّثَاتُهَا وَكُلُّ مُحَدَّثَةٍ بَدْعَةٌ وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ))

”اور بدترین افعال، دین میں داخل کی جانے والی نئی ایجادات ہیں اور ہر ایسی

یجاد بدعت اور ہر بدعت گمراہی ہے۔

اور سنن نسائی و صحیح ابن خذیلہ میں یہ الفاظ بھی ہیں :

((وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ)). ١٨

”اور ہر گمراہی کا انجام نارِ جہنم ہے۔“ ۱۹

جبکہ تمام بدعات سے بچنے کے بارے میں ابو داؤد، ترمذی، ابن ماجہ، مسند احمد، صحیح ابن حبان اور سنن درامی میں ارشادِ نبوی ﷺ ہے :

<sup>١٨</sup> مشكواة ارائه تخرج صلوة الرسول عليه السلام: ٣٣-٣٦

۱۹۔ مشکوہ ارائی، شیخ الہانی نے اس کی سند کو صحیح قرار دیا ہے۔

((مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ فَسَيَرَى إِخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنْنَتِي وَ سُنْنَةِ الْخُلُفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمُهَدِّدِينَ ، عَصُّوا عَلَيْهَا بِالنُّوَاجِدِ وَ اِيَّاكُمْ وَ مَحْدُثَاتِ الْأُمُورِ فَإِنْ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ)).

”تم میں سے جو شخص (تادیر) زندہ رہا وہ بہت اختلاف دیکھے گا (ایسے میں) تم میری سنت اور میرے ہدایت یا نتہ خلافے راشدین ﷺ کا طریقہ مضبوطی سے اپنائے رکھنا اور خبردار! دین میں ایجاد کیے جانے والے نئے امور سے پچ کر رہنا کیونکہ ہر ایسا طریقہ و بدعت گمراہی ہے۔“ ۲۰

ان احادیث سے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ حسنة و سیئہ والی تقسیم صحیح نہیں بلکہ ((کُلٌّ)) کے لفظ سے نبی ﷺ نے ہر بدعت کو ہی مگر، ہی و موجب جہنم قرار دیا ہے۔

ثانیاً: اس اثرِ فاروقی سے بدعتِ حسنة پر استدلال کے صحیح نہ ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے ارشاد میں جو لفظ (بِدْعَة) استعمال ہوا ہے وہ اپنے متبادل و معروف معنوں میں نہیں ہے بلکہ یہ تو (مشائلہ) ہے جو کہ عربوں میں معروف تھا کہ ایسا لفظ استعمال کرنا جس سے اسکا اصل معنی نہیں بلکہ کوئی دوسرے معنی مراد ہوتا ہے۔ خود قرآن کریم میں اس مشائلہ کی مثال موجود ہے، چنانچہ سورۃ البقرہ آیت: ۱۳۸ میں ارشادِ الہی ہے :

﴿صِبْغَةُ اللَّهِ وَ مَنْ أَحْسَنْ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً﴾

”اللہ کا رنگ [دینِ اسلام]، اور اللہ سے بہتر رنگ کس کا ہو سکتا ہے؟“

یہاں ﴿صِبْغَة﴾ سے اسکا متبادل و معروف لغوی معنی رنگ یا پاؤڑ تو نہیں، بلکہ ”دینِ اسلام“ مراد ہے۔

اسی طرح ہی قول حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ میں بدعت سے مراد صرف یہ ہے: ”گز شتہ ایام میں نہ پائی جانے والی چیز کو وجود میں لانا“۔ جبکہ یہ بھی نہیں کہ یہ تراویح کی جماعت سابق میں

۲۰ بحوالہ ریاض الصالحین ص: ۷۸۔ برایحہ الارنا و وط۔

صحیح دیئی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

بالکلیہ موجود ہی نہیں تھی۔ یہ موجود تھی اور اسکا اجراء اسکے سنت رسول ﷺ ہونے کے پیش نظر ہی کیا گیا تھا جیسا کہ تفصیل ذکر کی جا چکی ہے۔ اور یہاں یہ بات بھی ذکر کر دیں کہ نبی ﷺ کے چند دن تراویح کی جماعت کرانے کے بعد اسکی جماعت کو ترک کر دینے سے یہ بھی لازم نہیں آتا کہ اس کے بعد پھر عہد فاروقی تک دوبارہ کبھی جماعت ہی نہیں ہوئی بلکہ صحابہ کرام ﷺ کا مسجد میں گروہوں کی شکل میں مختلف آئمہ کی اقتداء میں باجماعت تراویح پڑھنا ثابت ہے جیسا کہ اثر فاروقی کے شروع کے الفاظ: ”وَيُصَلِّي الرَّجُلُ وَيُصَلِّي بِصَلَوَتِهِ الرَّهْطُ“ سے پتہ چلتا ہے کہ کوئی اکیلہ پڑھتا اور ”کسی کے ساتھ کچھ لوگ ہوتے“ البتہ ایک امام کی اقتداء میں باقاعدہ جماعت کی شکل نہیں تھی جیسا کہ حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا کے آخری الفاظ سے پتہ چلتا ہے۔ لہذا نماز تراویح کی جماعت کو معروف معنوں میں بدعت کہنا یا سمجھنا ہی صحیح نہیں۔ یہ بدعت تب ہوتی جب اسکا نبی ﷺ سے کوئی ثبوت ہی نہ ہوتا، حالانکہ ایسا نہیں ہے۔ یہ تو دیگر کتب حدیث کے علاوہ خود صحیح بخاری میں نبی ﷺ کی سنت ثابت ہے۔

غرض الفاظ عمر ﷺ میں وارد لفظ بدعت از قسم (مشاکلہ) ہے۔ ۲۱

### رکعات تراویح کی تعداد :

نماز تراویح کی رکعتیں کتنی ہیں؟ اس سلسلہ میں موجودہ تعامل تو آپ کے سامنے ہے کہ کوئی آٹھ (8) تراویح اور تین (3) وتر، گل گیارہ (11) رکعتیں پڑھتا ہے، کوئی دس (10) تراویح اور تین (3) وتر، گل تیرہ (13) رکعتیں پڑھتا ہے اور کوئی بیس تراویح (20) اور تین (3) وتر، گل نینیس (23) رکعتیں پڑھتا ہے۔

جبلہ حافظ ابن حجر عسقلانی نے فتح الباری میں، علامہ عین حنفی نے عمدۃ القاری میں، امام شوکانی نے نیل الاوطار میں، علامہ مبارکپوری نے تحفۃ الا حوذی میں اور دیگر آئمہ و فقہاء

۲۱۔ نیز دیکھیے ہماری کتاب ”قبولیت عمل کی شرائط“، باب ”بدعات کا اجمالی تعارف“، ص: ۱۲۷۔ ۱۳۳ اور ص:

اور اہل علم نے اپنی اپنی کتب میں عہدِ خلافتِ راشدہ کے بعد والے مختلف لوگوں سے رکعاتِ تراویح کی مختلف تعدادِ نقل کی ہے۔ ان میں بغیر و تر کے اور وتر سمتیت گیارہ (11) اور تیرہ (13) رکعتیں بھی منقول ہیں اور نمازِ تراویح ہی کی سولہ (16)، بیس (20)، چھوپیس (24)، اٹھائیس (28)، چوتیس (34)، چھتیس (36)، اٹیس (38)، اتنا لیس (39)، چالیس (40)، اکیا لیس (41)، چھیا لیس (46)، سینتا لیس (47)، اور انچا س (49) رکعتیں بھی منقول ہیں ۲۲۔

ایک عام آدمی رکعاتِ تراویح میں اختلاف کی یہ بھرما دلکھ کر حیران رہ جاتا ہے کہ آخر صحیح بات کیا ہے؟ اور اس اختلاف کا حل کیا ہے؟

ان عرب ممالک اور خلیجی ریاستوں میں تو وتروں سمتیت تیرہ رکعتوں کا بھی رواج ہے، جسمیں دراصل نمازِ عشاء کی آخری دو سنتیں یا فجر کی پہلی دو سنتیں یا مخصوص دو افتتاحی رکعتیں شامل ہوتی ہیں جیسا کہ عمدة القاری (حوالہ سابقہ) تحفة الاحوذی (حوالہ سابقہ)، شرح النووی علی مسلم (۲۱۰۱۶/۲/۳)، صلوٰۃ التراویح للالبانی (ص: ۳۰-۳۲ مترجم) اور فتح الملهم مولا نا شیر احمد عثمانی (۲۸۸/۲)، میں تفصیل مذکور ہے۔

ہمارے پڑھنے صغير کے ممالک پاک و ہندو غیرہ میں صرف دو ہی عدد معروف ہیں: ایک وتروں سمتیت گیارہ (11) رکعات یعنی آٹھ (7) تراویح، اور دوسرا وتروں سمتیت تیس (23) رکعات یعنی بیس (20) تراویح، اور ان ہر دونظریہ کے قائمین علماء نے اپنا اپنا موقف ثابت کرنے کے لیے آج تک بیشتر کتابیں، رسائلے اور مضمایں و مقامے لکھے ہیں اور فریقین نے ہی اپنی اپنی بات منوانے کیلئے ایری چوٹی کا زور لگایا ہے۔ لیکن عوام الناس کے نزدیک آج بھی یہ سوال باقی ہے کہ آخر صحیح بات اور عددِ مسنون کیا ہے؟ اور فقہاءِ مذاہب کے مابین پائے

۲۲ دیکھیے: فتح الباری ۲۰۵/۲-۲۵۳/۲، عمدة القاری ۲/۷/۸-۱/۷/۸، ۲۰۵-۲۰۴/۲-۱۲۶-۱۲۷، نیل

الاوطار ۳/۲-۵/۳-۵۲۲/۳-۵۳۲ محالس شهر رمضان للعثیمین ص: ۱۸-۱۹

جانے والے اس اختلاف کا حل کیا ہے؟

مسنون عدۃ تراویح

ہم یہاں گیارہ (11) سے لیکر انچاں (49) رکعات تراویح کے سلسلہ میں پائے جانے والے اقوال، انکے دلائل اور توجیہات کے تذکرہ سے بات کو طول نہیں دینا چاہتے، اہل علم اس سلسلہ میں بہت کچھ لکھے چکے ہیں، ہمارے سامنے صرف ایک ہی نقطہ ہے، اور ہم اسے ہی زیر بحث لارہے ہیں اور وہ نقطہ ایک سوال ہے کہ حدیث رسول ﷺ اور آثار صحابہ رضی اللہ عنہم کی روشنی میں نمازِ تراویح کا مسنون عدہ یا مسنون نمازِ تراویح کی کتنی رکعتیں ہیں؟

پہلی حدیث :

اس سلسلہ میں جواحدیث ملتی ہیں ان میں سے پہلی حدیث صحیح بخاری و مسلم، ابو داؤد و ترمذی، نسائی و مسند احمد، ابی عوانہ و مؤطا مالک اور سنن بیہقی میں ہے جس میں حضرت ابو سلمہ بن عبد الرحمن رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں :

((أَنَّهُ سَأَلَ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : كَيْفَ كَانَتْ صَلَاةُ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي رَمَضَانَ؟ فَقَالَتْ : مَا كَانَ يَزِيدُ فِي رَمَضَانَ وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى اِحْدَى عَشْرَةِ رَكْعَةٍ... الْخَ))

”انہوں نے ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہا سے پوچھا: ماہِ رمضان (کی راتوں) میں نبی ﷺ کی نماز کیسی ہوتی تھی؟ انہوں نے جواب دیا: آپ ﷺ رمضان یا کسی دوسرے مہینے میں گیارہ رکعتوں سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے...“ ۲۳

یہ گیارہ رکعتیں تین و ترزوں سمیت ہیں اور ان میں تراویح کی تعداد صرف آٹھ (8) رکعتیں ہے جیسا کہ خودا سی حدیث کے الفاظ ہیں :

۲۳ بخاری مع الفتح ۳۳/۳ کتاب التہجد، باب قیام انبیاء ﷺ باللیل فی رمضان وغیرہ ۲۵۱/۲، مسلم مع نووی ۲/۳، کتاب صلواۃ التراویح للالبانی ص: ۳۰ مترجم اردو ۔

((یصلی اربعاً فلا تسأل عن حسنهن و طولهن ثم یصلی اربعاً فلا تسأل عن حسنهن و طولهن ثم یصلی تلاقاً... الخ))  
 ”آپ ﷺ چار (4) رکعتیں پڑھتے جن کے طول اور حسن کا مت پوچھو، پھر آپ ﷺ چار (4) رکعتیں پڑھتے جن کے طول و حسن کے بھی کیا کہنے، اور پھر تین رکعتیں [وتر] پڑھتے تھے“ ۲۲

صحیحین وغیرہ کی اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نبی ﷺ کے قیام اللیل، قیام رمضان، صلوٰۃ اللیل، تہجد یا تراویح کی تعداد آٹھ (8) رکعتیں اور تین (3) وتر، کل گیارہ (11) رکعتیں تھی۔ اس حدیث سے یہ بھی معلوم ہوا کہ چار رکعتیں ایک سلام کے ساتھ بھی پڑھی جاسکتی ہیں۔ یہ جائز تھے لیکن (منتخب) یہی ہے کہ چار رکعتوں کو دو سلاموں کے ساتھ یعنی دو دو کر کے پڑھا جائے، کیونکہ نبی ﷺ کا عام معمول اور معروف طریقہ عمل یہی تھا، اور صحیح مسلم میں ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

((صلوٰۃ اللیل مُشْنیٰ مُشْنیٰ)) ”رات کی [نفلی] نماز دو دور رکعتیں ہے“ ۲۵

① اس حدیث کا تقاضا بھی یہی ہے، اور امام نووی نے یہی موقف اختیار کیا ہے، اور شافعیہ کے ساتھ ساتھ شیخ ابن باز رحمہ اللہ کے نزدیک تراویح کی چار رکعتیں ایک سلام سے پڑھنا جائز ہی نہیں ۲۶

سماحتہ الشیخ ابن باز رحمہ اللہ نے اپنے ایک فتویٰ میں لکھا ہے کہ چار رکعتوں والی حدیث سے مراد یہ ہے کہ آپ ﷺ سلام ہر دو رکعتوں کے بعد ہی پھیرتے تھے نہ کہ چار رکعتیں مسلسل پڑھنے کے بعد، کیونکہ آپ ﷺ کا ارشاد ہے:

((صلوٰۃ اللیل مُشْنیٰ مُشْنیٰ)) ”رات کی نفلی نماز دو دور رکعتیں ہے“ ۲۷

۲۳ حوالہ جات سابقہ۔ ۲۵ مسلم ۱/۵۱۶-۵۱۹، طبرانی بحوالہ صحیح الجامع ۲/۳۵۶۔

۲۶ الفقه علی المذاہب الاربیعہ، شرح مسلم ۳/۱۷۰۔ ۲۷ دیکھیے ترجمہ: ۲۵۔

اور صحیح بخاری و مسلم میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی ہے:

((كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الظَّلَالِ إِحْدَى عَشَرَةَ رَكْعَةً يُسَلِّمُ مِنْ كُلِّ النِّسْتَنِ وَيُؤْتِرُ بِوَاحِدَةٍ)).

”نبی ﷺ رات کو دو دور رکعتیں کر کے دس رکعات پڑھا کرتے تھے اور آخر

میں ایک رکعت و ترپڑتے تھے“ - ۲۸

② اور اسی معنی و مفہوم کی کئی احادیث ہیں اور مختلف احادیث ایک دوسرے کی تفسیر بیان کرتی ہیں۔ ۲۹

### ایک شبہ کا ازالہ :

یہاں یہ اعتراض کیا جاسکتا ہے کہ یہ تو نبی ﷺ کی نماز تہجد یا قیام اللیل کی رکعتیں تھیں نہ کہ نمازِ تراویح کی۔

③ جبکہ اس اعتراض کا جواب یا اس شبے کا ازالہ اس طرح ممکن ہے جو کہ اسی حدیث کے اندر ہی موجود بھی ہے کہ راوی نے قیامِ رمضان یا مروجہ اصطلاح کی رو سے نمازِ تراویح کے بارے میں سوال کیا تھا اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے اسے جواب بھی اسی کے بارے میں دیا۔ اور اہل علم کے مابین اس بات پر کوئی اختلاف نہیں کہ بقیہ مہینوں کی نماز تہجد ہی رمضان المبارک کی نمازِ تراویح ہے۔ کیونکہ رمضان شریف میں اس نمازِ تراویح کے علاوہ تہجد پڑھنا نبی ﷺ سے کسی حدیث میں ثابت نہیں، اور اسی بات کی صراحت ممتاز حنفی عالم علام انور شاہ کشمیری رحمہ اللہ نے فیض الباری اور تقریر ترمذی [عرف الشذی] میں کی ہے۔ ۳۰

### ۲۸ متفق علیہ

۲۹ فتاویٰ الصیام لابن باز، ص: ۸۷ جمع و ترتیب: محمد المسد

۳۰ عرف الشذی ص: ۳۰۹، اور بعض طبائعتوں میں ص: ۳۲۹، و فیض الباری ۲، ۳۲۰/۲، و التفصیل: صلواۃ التراویح لابن القیم ص: ۳۲۰-۳۲۱ اردو

## نمازِ تراویح، قیامِ رمضان، قیامِ اللیل، صلوٰۃ اللیل اور تہجد :

یہ پانچوں نام ایک ہی نماز کے ہیں، سال کے گیارے مہینوں میں جو نماز دوسرے تین ناموں سے پڑھی جاتی ہے، اسے ہی ماہِ رمضان میں تراویح یا قیامِ رمضان کے نام سے ادا کیا جاتا ہے، اور جن تین راتوں میں نبی ﷺ نے نمازِ تراویح کی جماعت کروائی تھی اُن راتوں میں الگ سے تہجد کے نام سے نبی ﷺ کا قیامِ اللیل ادا کرنا ہرگز ثابت نہیں ہے، بلکہ صحابہ کرام ﷺ کے بیان کے مطابق آپ ﷺ کے تراویح کی جماعت سے فارغ ہونے کے بعد اتنا وقت ہی نہیں بچا تھا کہ کوئی دوسری متعدد رکعتوں والی نماز پڑھی جاسکتی۔ یہی وجہ ہے کہ امام بخاری اور دیگر محدثین کرام نے امام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی قیامِ اللیل یا تہجد کی گیارہ رکعتوں والی نماز پر مشتمل حدیث کو کتاب التراویح میں ذکر کیا ہے۔

### دلائل :

① اس نمازِ تراویح کے ہی تہجد ہونے، نبی ﷺ کے ماہِ رمضان میں تہجد کی جگہ صرف تراویح ہی پڑھنے اور تہجد کے نام سے دوسری کوئی نماز نہ پڑھنے کی کمی دلائل ہیں۔ اس کی ایک واضح دلیل وہ حدیث ہے جسمیں حضرت ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”هم نے نبی ﷺ کے ساتھ ماہِ رمضان کے روزے رکھے۔ آپ ﷺ نے ہمیں تنبیہوں (23) روزے تک قیام نہیں کروایا اور اس رات جب قیام کروایا تو اتنی لمبی قراءت فرمائی کہ پہلی رات کا ایک تہائی حصہ اور دوسری رات کا آدھا حصہ قیام میں ہی گزر گیا..... اور تیسرا رات جب آپ ﷺ نے قیام کی جماعت کروائی تو اتنی لمبی تلاوت فرمائی:

((هَتَّىٰ تَحْوَفْنَا أَنْ يَفْوَتَنَا الْفَلَاحُ قُلْتُ : مَا الْفَلَاحُ ؟ قَالَ :

السُّحُورُ)) ۲۱

۱۱ ابو داؤد، حدیث: ۱۳۲۲، ترمذی، حدیث: ۷۸۷، نسائی، حدیث: ۱۳۲۲، صحیح ابن حبان، حدیث: ۲۵۳۸، صحیح ابن حزیمہ ۳۳۸/۳، حدیث: ۲۲۰۲۔

”حتیٰ کہ ہم ڈر گئے کہ آج کہیں ہم [فلاح] سے ہی نرہ جائیں، میں نے عرض کیا کہ [فلاح] سے کیا مراد ہے؟ تو انہوں نے فرمایا: بحری کھانا۔“

یہ الفاظ صحیح ابن خزیمہ کے ہیں، جنہوں نے اسے صحیح السندر قرار دیا ہے، ڈاکٹر مصطفیٰ عظیٰ نے بھی اسے صحیح کہا ہے اور علامہ البانی نے اسے صحیح کہنے کو برقرار رکھا ہے۔<sup>۳۲</sup>

② نبی ﷺ نے تین روز صحابہ کرام ﷺ کو تراویح پڑھائی اور پھر یہ سلسلہ بند کر دیا اور اسکا سبب بعض روایات میں یہ بیان فرمایا:

((وَلِكِنْ خَشِيَّتُ أَنْ تُفَرَّضَ عَلَيْكُمْ صَلَاةُ اللَّيْلِ فَتَعْجَزُوا  
عَنْهَا))<sup>۳۳</sup>

”لیکن مجھے خدشہ ہو گیا کہ کہیں تم پر صلوٰۃ اللیل فرض نہ کر دی جائے اور تم اس سے عاجز رہ جاؤ۔“

جبکہ بعض روایات میں یہ الفاظ بھی ہیں:

(خَشِيَّتُ أَنْ يُفَرَّضَ عَلَيْكُمْ قِيَامُ اللَّيْلِ هَذَا الشَّهْرُ).<sup>۳۴</sup>

”مجھے خدشہ ہوا کہ اس ماہ کا قیام کہیں تم پر فرض نہ کر دیا جائے۔“

اس بات پر سب کا اتفاق ہے کہ ان راتوں میں جس نماز کی جماعت نبی ﷺ نے کروائی تھی وہ تراویح ہی تھی۔ اور ایسے ہی ان احادیث صحیح کی بعض روایات میں (صلوٰۃ اللیل) اور (قیامُ هَذَا الشَّهْر) بھی کہا گیا ہے۔

تو گویا تراویح ہی رمضان میں صلوٰۃ اللیل اور تہجد بھی ہے۔

③ حضرت عمر فاروق رض بھی نماز تہجد و تراویح کو ایک ہی سمجھتے تھے اور لوگ رات کے پہلے حصہ میں تراویح پڑھتے تھے جبکہ وہ رات کے آخری حصہ میں تراویح پڑھا کرتے تھے مگر صرف ایک ہی مرتبہ جیسا کہ علامہ انور شاہ کشمیری حنفی نے تفصیل ذکر کی ہے۔<sup>۳۵</sup>

<sup>۳۲</sup> دیکھیے: صحیح ابن خزیمہ ۳۳۸/۳ فتح الملمہ

<sup>۳۳</sup> فتح الملمہ

<sup>۳۴</sup> فیض الباری ۲۲۹/۲

<sup>۳۵</sup> فتح الملمہ ایضاً۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

④ علامہ کشمیری حنفی رحمہ اللہ نے امام محمد بن نصر مروزی سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ بعض علماء سلف کا کہنا ہے کہ جو شخص تراویح پڑھے اسے پھر تہجد نہیں پڑھنی چاہیے اور بعض علماء نے مطلق نوافل کی اجازت دی ہے، اور آگے لکھتے ہیں کہ علماء سلف کا یہ اختلاف رائے بھی اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے نزدیک دونوں نمازیں ایک ہی ہیں۔ ۲۶

### تہجد و تراویح میں فرق ثابت کرنے کی بعض کاوشوں کا مختصر جائزہ

سابقہ دلائک کی روشنی میں انصاف و دیانت کے ساتھ غور کرنے پر واضح ہو جاتا ہے کہ تہجد و تراویح دونوں نام ایک ہی نماز کے ہیں، تاہم بعض حضرات بڑے شدہ و مدد سے دونوں میں فرق کرنے کے قائل ہیں اور اس فرق کو نمایاں کرنے کیلئے بعض نکات کی نشان دہی کی جاتی ہے، جن کی حقیقت کو واشگاف کرتے ہوئے ڈاکٹر مقتدی حسن ازہری (جامعہ سلفیہ بنارس) لکھتے ہیں:

۱ ایک فرق یہ بتالیا جاتا ہے کہ تراویح شروع رات میں پڑھی جاتی ہے اور تہجد اخیر رات میں۔

مگر یہ مخصوص غلط نہیں ہے۔ تہجد اور تراویح کا وقت بالکل ایک ہے یعنی نمازِ عشاء کے بعد سے فجر کے پہلے تک۔ چنانچہ ایک روایت میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا یہ بیان مروی ہے :

”رسول اللہ ﷺ علیہ السلام نمازِ عشاء سے فارغ ہونے کے بعد سے فجر تک کے وقته“

میں گیارہ رکعت پڑھتے تھے“

اور دوسری روایت میں انہوں نے اس کی تفصیل یہ بتائی ہے :

”آپ ﷺ نے رات کے ہر حصہ میں تہجد کی نماز پڑھی ہے۔ کبھی شروع رات میں، کبھی درمیان رات میں، اور کبھی اخیر رات میں“۔ ۲۷

حضرت انس رضی اللہ عنہ کا بیان ہے :

”ہم نبی ﷺ کو رات کے جس کسی حصہ میں سوتے ہوئے دیکھنا چاہتے، دیکھ سکتے تھے۔ اور نماز کی حالت میں دیکھنا چاہتے تو دیکھ سکتے تھے“۔ ۳۸

یعنی آپ ﷺ نے تہجد کے لیے رات کا کوئی حصہ مثلاً ابتدائی یا درمیانی یا آخری مخصوص نہیں کر رکھا تھا، بلکہ رات کے جس حصہ میں کسی روز نماز پڑھتے، اسی حصہ میں کسی روز سوتے تھے۔ اس طرح چند روز مسلسل آپ کو دیکھا جاتا تو رات کے ہر حصہ میں کبھی سوتے اور کبھی جاگتے ہوئے دیکھا جاسکتا تھا۔

بعینہ یہی معاملہ تراویح کا ہے کہ اسے رات کے جس حصہ میں چاہیں پڑھ سکتے ہیں۔ عام لوگ سہولت کیلئے شروع رات میں پڑھتے تھے، مگر حضرت عمر رضی اللہ عنہ اخیر رات میں پڑھتے تھے، نبی ﷺ نے تیسری رات اور بعد میں صحابہ رضی اللہ عنہم نے بھی بھی اسے سحری تک طول دے دیا تھا۔

② تہجد اور تراویح میں ایک دوسرا فرق یہ بھی بتایا جاتا ہے کہ نمازِ تراویح جماعت سے پڑھی جاتی ہے اور تہجد بلا جماعت۔

مگر یہ بھی صحیح نہیں ہے، دونوں ہی نمازیں جماعت کے ساتھ پڑھی جاسکتی ہیں اور بلا جماعت بھی۔ تہجد میں نبی ﷺ کے ساتھ دوسروں کی شرکت کے واقعات بھی ملتے ہیں۔ چنانچہ ایک بار حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما شریک تھے۔ ایک بار حضرت حذیفہ، ایک بار حضرت ابن مسعود اور ایک بار حضرت جابر رضی اللہ عنہم۔ ۳۹

تراویح کی نماز بھی نبی ﷺ نے صرف تین رات جماعت سے پڑھائی، اس کے بعد فرضیت کے اندریشہ سے جماعت موقوف کر دی۔ اور گھروں میں پڑھنے کا مشورہ دیا، اس پر خلافتِ فاروقی کے ابتدائی دو راتک عمل ہوتا رہا۔ ۴۰ یعنی رسول اللہ ﷺ کے حسب مشورہ

۳۸ نسائی، شیخ البانی نے اسے صحیح قرار دیا ہے اور لکھا ہے کہ یہ صحیح بخاری میں بھی ہے، دیکھیے: حاشیہ مشکوہ ۱/۲۹۶۔ ۳۹ صحیح مسلم ۱۶۰/۱۶۲۔ ۴۰ صحیح بخاری ۱/۱۷۶۔ ۱۹۸۔

صحابہؓ اپنے اپنے گھروں میں بلا جماعت تراویح پڑھتے رہے۔ بلکہ جو حضرات مسجد نبوی ﷺ میں آتے تھے، ان میں بھی کوئی اکیلا پڑھتا تھا۔ اور کسی کے پیچھے چند افراد کی ایک ٹولی کھڑی ہو جاتی تھی۔ ایک ہی نماز ایک ہی مسجد میں مختلف ٹولیوں کے اندر بٹ کر پڑھنے میں کئی خطرات مضمرا ہو سکتے تھے۔ اس لیے حضرت عمرؓ نے مسجد میں آنے والوں کو ایک ہی امام کے تحت جمع کر دیا۔ کیونکہ اب فرضیت کا اندر یہ نہیں رہا تھا۔ اور نبی ﷺ کی مطلوبہ مصلحت پوری ہو چکی تھی۔ لیکن خود حضرت عمرؓ اور بعض دیگر حضرات بھی اس جماعت میں شریک نہ ہوتے تھے۔ حضرت عمرؓ اخیر رات میں تراویح پڑھنا افضل سمجھتے تھے۔

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ تراویح کیلئے جماعت نہ ضروری ہے نہ اہم، اسے باجماعت بھی پڑھ سکتے ہیں اور بلا جماعت بھی۔ اور بعینہ یہی حکم تہجد کا بھی ہے۔

یہ بھی یاد رہے کہ اگر ایک ہی نماز کسی زمانہ میں جماعت سے اور کسی زمانہ میں بلا جماعت پڑھی جائے تو محض باجماعت اور بلا جماعت کے فرق سے وہ دونوں دو الگ الگ نمازوں نہیں ہو جاتیں۔ آخر و تر کی نماز بھی گیارہ مہینہ بلا جماعت پڑھی جاتی ہے اور رمضان میں جماعت کے ساتھ۔ لیکن کیا کوئی اس بات کا قائل ہے کہ گیارہ مہینے تو یہ وتر ہے اور رمضان میں وتر نہیں بلکہ کچھ اور ہے؟

③ تہجد اور تراویح میں تیسرا فرق یہ ہے کہ تہجد کی مشروعیت نص قرآنی سے ہوئی ہے۔

﴿فَتَهَجَّدُ بِهِ نَافِلَةً لَكَ﴾۔ (بنی اسرائیل: ۷۹)۔

”رات کے کچھ حصہ میں تہجد کی نماز میں [قرآن پڑھیں]“۔

اور: ﴿فَمَ اللَّيْلَ إِلَّا قَلِيلًا﴾۔ (المزمل: ۲)۔

”رات کو قیام کرو مگر تھوڑی رات میں“۔

اور تراویح کی مسنونیت احادیث سے ہوئی ہے۔

نبی ﷺ نے فرمایا:

((سَنَّتُكُمْ قِيَامَةً)).

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

”میں نے رمضان کے قیام کو مسنون کیا۔“ ۲۱

مگر یہ استدلال بھی غلط نہیں پرمی ہے۔ مذکورہ دونوں آیتوں سے یہ تو ظاہر ہی ہے کہ تہجد اور قیام اللیل دونوں ایک ہی نماز کے نام ہیں۔ یہ بھی ظاہر ہے کہ جس قیام اللیل کی مشروعیت نص قرآنی سے ہو رہی ہے وہ رمضان اور غیر رمضان دونوں کو شامل ہے۔ اس کی تائید اس روایت سے بھی ہوتی ہے:

((جَعَلَ اللَّهُ صِيَامَهُ فَرِيضَةً وَ قِيَامَ لَيْلَهُ تَطْوِعاً)) ۲۲

”اللَّهُ نَّهَىٰ إِنَّا [رمضان] كَارْوَهُ فَرِضَ كِيَامَهُ اُور اس کا قیام نفل بنایا ہے۔“

اب ((سَنَنُتُ لَكُمْ قِيَامَه)) والی حدیث کو بھیجئے۔ اس میں تراویح کا لفظ نہیں ہے بلکہ [قِيَامَه] قیامِ رمضان کا لفظ ہے اور نص قرآنی قیامِ رمضان کو بھی شامل ہے۔ اور جب قیامِ رمضان ہی کا نام تراویح ہے تو کون کہہ سکتا ہے کہ نص قرآنی اس کو شامل نہیں۔ پس حقیقت یہ ہے کہ تراویح کی مشروعیت نص قرآنی ہی سے ہوئی ہے۔

رہی ((سَنَنُتُ لَكُمْ قِيَامَه)) والی حدیث تو یہ خت ضعیف ہے۔ اس کے ایک راوی نصر بن شیبان کے متعلق ابن معین کا ارشاد ہے کہ اس کی حدیث کچھ نہیں۔ امام بخاری اور امام دارقطنی نے بھی اس کی اس حدیث کی تضعیف کی ہے۔ ۲۳ پھر یہ حدیث مذکورہ ساقہ حدیث کے معارض و مخالف بھی ہے، لیکن اس کے باوجود اگر اسے لائق اعتبار مان بھی لیں تو یاد رہے کہ شارع حقیقت اللہ تعالیٰ ہے، اس لیئے نبی ﷺ کی طرف قیامِ رمضان کی نسبت مشروعیت کے اعتبار سے نہیں، بلکہ صرف اس اعتبار سے ہے کہ آپ ﷺ نے عام تہجد کے مقابلہ میں اس کی طرف زیادہ توجہ اور شوق دلایا ہے۔ اس کے فضائل و برکات بیان کئے ہیں۔ تعداد رکعات اور

۲۴ نسائی، یہ حدیث ضعیف ہے جیسا کہ کچھ تفصیل آگے آ رہی ہے۔

۲۵ سنن کبریٰ نبیق بند ضعیف جیسا کہ شیخ البانی نے لکھا ہے، حاشیہ مشکوٰۃ ۲۱۳/۱۰۷۔

۲۶ تہذیب التہذیب ۲۳۸/۱۰، میزان الاعتدال ۳/۲۳۷۔

کیفیتِ ادا وغیرہ کی تفصیلات بتائی ہیں۔

یہ بھی یاد رہے کہ قیامِ لیلۃ القدر کی مشروعیت اور مسنونیت کا ذکر خصوصی طور پر قیامِ رمضان سے الگ کیا گیا ہے، مگر کوئی نہیں کہتا کہ لیلۃ القدر کی نماز عام قیامِ رمضان سے جدا کوئی نماز ہے۔ اسی طرح قیامِ رمضان [تراتح] کا ذکر تہجد سے الگ ہو جانے کی وجہ سے وہ کوئی جدا نماز نہیں بن جاتی۔

آئیے! اس سلسلہ میں مولانا نور شاہ کشمیری کا ایک جامع بیان پڑھیئے اور لکھتے ہیں:

(قَالَ عَامَّةُ الْعُلَمَاءِ أَنَّ التَّرَاوِيْحَ وَ صَلَوَةَ اللَّيْلِ نَوْعَانِ مُخْلِفَانِ وَ  
الْمُخْتَارُ عِنْدِهِ أَنَّهُمَا وَاحِدٌ وَ إِنْ اخْتَلَفَتْ صِفَتُهُمَا... وَ جَعْلُ  
إِخْتِلَافِ الصِّفَاتِ ذَلِيلًا عَلَى إِخْتِلَافِ نَوْعَيْهِمَا لَيْسَ بِجَيْدٍ  
عِنْدِهِ، بَلْ كَانَتْ تِلْكَ صَلَوَةً وَاحِدَةً إِذَا تَقْدِمَتْ سُمِّيَتْ بِاسْمِ  
الْتَّرَاوِيْحِ وَإِذَا تَأْخِرَتْ سُمِّيَتْ بِاسْمِ التَّهَجُّدِ، وَ لَا بِدُعَ فِي  
تَسْمِيَتِهَا بِاسْمَيْنِ عِنْدَ تَغَيِّرِ الْوَضَقَيْنِ، فَإِنَّهُ لَا حَرَجَ فِي التَّغَيِّيرِ  
الْأَسْمَيِّ إِذَا اجْتَمَعَتْ عَلَيْهِ الْأُمَّةُ وَ إِنَّمَا يَبْثُثُ تَغَيِّيرُ الْوَعِيْنِ إِذَا  
أُتْبِتْ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَهَجَّدَ مَعَ اقْامَتِهِ بِالْتَّرَاوِيْحِ) ۲۲

”یعنی عام طور پر علماء [حفیہ] یہ کہتے ہیں کہ تراث و صلواۃ اللیل [تہجد] دو مختلف النوع نمازیں ہیں۔ لیکن میرے نزدیک مختار یہ ہے کہ یہ دونوں نمازیں ایک ہیں۔ اگرچہ ان دونوں کے اوصاف میں کچھ اختلاف ہے..... مگر صفات کے اختلاف کوئی اختلاف کی دلیل بنا نہیں۔ اول شب ٹھیک نہیں ہے۔ حقیقت میں یہ دونوں نمازیں ایک ہی ہیں۔ اول شب میں پڑھی گئی تو اس کا نام تراث ہوا۔ اور آخر شب میں ادا کی گئی تو اس کا

نام تجد ہوا۔ اور جب ان دونوں کے اوصاف میں کچھ اختلاف بھی ہے تو اس لحاظ سے اگر اس کے دونام ہوں تو کیا تعجب ہے؟ ہاں! ان دونوں نمازوں کا متفاہر النوع ہونا اس وقت ثابت ہوگا جب یہ ثابت ہو جائے کہ رسول اللہ ﷺ نے تراویح کے ساتھ ساتھ نمازِ تجد بھی ادا فرمائی تھی،۔

مولانا نور شاہ کا بیان آپ نے پڑھ لیا، جن کے متعلق مولانا اشرف علی تھانوی کا ارشاد ہے :

”اس امت میں انکا وجود اسلام کی صداقت کی دلیل اور مستقل مجہہ ہے۔“ ۲۵

اب مزید اطمینان کیلئے مولانا شیداحمد گنگوہی کا بیان بھی پڑھیے :

”بر اہل علم پوشیدہ نیست کے قیامِ رمضان اور قیامِ اللیل فی الواقع یک نماز است کہ در رمضان برائے تیسیر مسلمین در اول شب مقرر کردہ شد، وہ نوزع عزیمت در ادائش آخر شب است ..... نزد ہمود قائل فرضیت تجد برآں حضرت ﷺ تراویح نفس تجد است علی التحقیق ..... و بر رائے کے کہ تجد را برابر آنحضرت ﷺ منسون گوید چنانچہ قول حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا ہست روایہ مسلم فی صحیح پس مواظیب تجد دلیل سنت موکدہ خواہد بود، و دلائل قولیہ ناظر استحباب، مگر تجد رمضان کہ تراویح سنت بد لیل قول سنت موکدہ خواہد ماند۔ و اللہ اعلم“ ۲۶

”اہل علم پر یہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہ قیامِ رمضان [تراویح] اور قیامِ اللیل [تجد] فی الواقع دونوں ایک ہی نماز ہیں۔ جو رمضان میں مسلمانوں کی آسانی کیلیج اول شب میں مقرر کردی گئی ہے۔ مگر اب بھی عزیمت اسی میں ہے کہ آخر شب میں ادا کی جائے ..... جو لوگ آنحضرت ﷺ کے حق میں تجد کی فرضیت کے قائل ہیں انکے نزد یک محقق بات یہ ہے کہ تراویح عین تجد ہے ..... اور جو لوگ یہ کہتے ہیں کہ تجد کی فرضیت رسول اللہ ﷺ کے حق میں بھی منسون ہو گئی جیسا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کا قول ہے۔ تو ان کے مسلک کے مطابق تجد پر آنحضرت ﷺ کی

۲۶ الفرقان بریلی، صفر ۱۳۴۷ء۔ ۲۶ لطائف قاسمیہ ص: ۱۳۔ ۷۔ امکتوں سوم۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

مواظبت اسکے سنت موکدہ ہونے کی دلیل ہوگی۔ اور قولی حدیثیں استحباب پر دلالت کریں گی۔ مگر رمضان کی تجدیہ میں تراویح ہے، دلیل قولی کی بنابر سنت موکدہ ہی رہے گی۔ واللہ اعلم۔ خلاصہ یہ کہ ماہ رمضان کے تجدیہ کا نام تراویح ہے۔ اسلیے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث جسمیں یہ بیان کیا گیا ہے کہ نبی ﷺ رمضان اور غیر رمضان میں رات کی نماز گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں پڑتے تھے، اس سے کسی ادنیٰ شب کے بغیر تراویح کی تعداد گیارہ رکعت مسنون ثابت ہوتی ہے۔

### دوسری حدیث:

نمازِ تراویح کے مسنون عدد کے تعین پر دلالت کرنے والی دوسری حدیث معجم طبرانی صغیر، قیام اللیل مروزی، صحیح ابن حبان اور صحیح ابن خزیمہ میں ہے، جسمیں حضرت جابر رض بیان کرتے ہیں:

((صَلَّىٰ بِنَارَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي رَمَضَانَ ثَمَانِ رَكَعَاتٍ وَأُوتَرَ)).

”ہمیں نبی ﷺ نے ماہ رمضان میں نمازِ (تراویح) کی آٹھ رکعتیں

پڑھائیں اور وتر پڑھائے“۔ ۲۷۵

یہ حدیث بھی صحیحین والی حدیث کے معنی میں اور اسکی مویہد ہے۔ اور ایک یعنی شاہد کی شہادت ہے۔ کیونکہ حضرت جابر رض نے بھی اس حدیث میں آگے پورا واقعہ بیان کیا ہے کہ اس سے اگلی رات بھی ہم سب اکٹھ ہو کر آپ ﷺ کی آمد کے منتظر ہے، لیکن آپ ﷺ باہر تشریف نہیں لائے اور صبح پوچھنے پر بتایا:

((إِنَّيْ خَشِيتُ أَنْ يُنْكِتَ عَلَيْكُمْ)).

۲۷۵ صحیح ابن خزیمہ ص: ۱۳۸/۲، اور شیخ البانی نے اسے تعلیقات ابن خزیمہ میں صحیح قرار دیا ہے، بحوالہ تحفۃ الاحوڑی ۵۲۵/۳، وصلوۃ التراویح ص: ۳۳-۳۲، مختصر قیام اللیل لمر و زی ص: ۱۵۵، التعلیق الممجد ص: ۱۳۸، المرعاۃ/۲۹۹۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

”میں ڈر گیا تھا کہ کہیں یہ تم پر فرض نہ ہو جائے۔“ ۲۸۔

علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں اس حدیث کو ذکر کرنے اور جرح و تقدیل بیان کرنے کے بعد کہا ہے کہ اسکی سند اوسط درجے کی ہے۔ ۲۹ نبی ﷺ کی رکھاتِ تراویح کی تعداد ذکر کرنے کیلئے حافظ ابن حجر نے اس حدیث کو فتح الباری میں نقل کیا ہے۔ اور مقدمہ فتح الباری میں انکی اپنی صراحت کی رو سے کہ وہ فتح الباری میں جس حدیث سے بھی استدلال کریں گے وہ صحیح یا کم از کم حسن درجہ کی ہوگی۔ اس اعتبار سے یہ حدیث کم از کم حسن درجہ کی ثابت ہوتی ہے (جو کہ علامہ ذہبی کے قول کے موافق ہے) اس حدیث کی سند کے ایک راوی عیسیٰ بن جاریہ پر مولانا شوق نیوی نے اپنی کتاب آثار السنن میں کچھ کلام نقل کیا ہے جبکہ علامہ عبد الرحمن مبارکپوری نے علامہ ذہبی رحمہ اللہ علیہ (ابن حجر کے نزدیک نقدِ رجال میں استقراء تا میں کا درج رکھنے والے) محدث کے مقابلہ میں، انکے کلام کو ناقابلِ اتفاقات قرار دیا ہے۔ ۵۰

## تیسرا حدیث :

تعدادِ رواتح کے تعین اور مسنون عدد کے تقریر سے تعلق رکھنے والی تیسری حدیث مسنند ابی یعلیٰ اور معجم طبرانی اوسط میں حضرت جابر بن عبد اللہ رض سے مردی ہے جس میں وہ بیان کرتے ہیں

(جَاءَ أَبُو بُنْ كَعْبَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! إِنَّهُ كَانَ مِنِّي الْلَّيْلَةَ شَيْءٌ يَعْنِي فِي رَمَضَانَ ؟ قَالَ : وَمَا ذَاكَ يَا أَبُو ؟ قَالَ : نِسْوَةٌ فِي دَارِي قُلْنَ : إِنَّا لَا نَقْرَأُ الْقُرْآنَ ، فَنَصَّلِي بِصَلَوَاتِكَ ، قَالَ : فَصَلَّيْتَ بِهِنْ ثَمَانِ رَكَعَاتٍ وَأَوْتَرْتُ ، فَكَانَتْ سُنَّةُ الرَّضَاءِ وَلَمْ يَقُلْ شَيْئًا )

”حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسالم کی خدمت میں تشریف لائے اور عرض گزار ہوئے کہ اے اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسالم! آج رات یعنی رمضان کی رات میں مجھ سے ایک کام سرزد ہو گیا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسالم نے پوچھا: اے ابی! وہ کیا کام ہے؟ کہنے لگے: میرے گھر کی خواتین نے کہا: ہم قرآن (زیادہ) نہیں پڑھتیں لہذا ہم آپ کے ساتھ تراویح پڑھیں گی۔ وہ کہتے ہیں کہ میں نے انھیں آٹھ کرعتیں (تراویح) پڑھائیں اور پھر وتر۔ یا آپ صلی اللہ علیہ وسالم کی سنت رضاہ (تقریبی حدیث) ہے، کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسالم نے ان سے کہنہ کہا۔“<sup>۱۵</sup>

مجمع الزوائد میں علامہ پیشمندی کے بقول یہ حدیث حسن ہے اور کسی کام کا آپ صلی اللہ علیہ وسالم کے علم میں لا یا جانا یا کسی کام کو آپ صلی اللہ علیہ وسالم کا بخشش خود ملاحظہ فرمانا اور پھر اس پر خاموش رہنا، یہ آپ صلی اللہ علیہ وسالم کی رضامندی کی دلیل ہے جیسا کہ خود اسی حدیث کے الفاظ سے پتہ چل رہا ہے۔ اور اگر حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کا فعل (آٹھ تراویح اور وتر پڑھنا) صحیح نہ ہوتا تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسالم اس پر نکیر فرماتے، خاموش نہ رہتے کیونکہ کسی غلط کام کو ہوتے دیکھ کر یا سن کر نکیر کیے بغیر خاموشی اختیار کر لینا تو منصب نبوت کے ہی خلاف ہے۔

### چوتھی حدیث:

اسی موضوع کی چوتھی حدیث مؤطا امام مالک، سنن کبریٰ بیهقی، مصنف ابن ابی شیبہ اور سنن سعید بن منصور میں ہے، جسمیں سائب بن یزید رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں :

((أَمْرَ عُمَرَ بْنُ الْخَطَّابِ أَبِي بْنَ كَعْبٍ وَتَمِيمًا الدَّارِيَ))  
أَنْ يَقُولُ مَا لِلنَّاسِ إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً وَكَانَ الْفَارِيُّ يَقْرَأُ بِالْمِئَنَ

<sup>۱۵</sup> بحوالہ تحفۃ الاشودی ۳-۵۲۵، مجمع الزوائد ۷، الفتح الربانی ۱۵/۵، قیام اللیل مروی م: ۱۵۵، اور اس کے آخر میں یہ الفاظ بھی ہیں: ((فَسَكَّتَ عَنْهُ وَكَانَ شَبْهُ الرِّضَاءِ)) ”آپ صلی اللہ علیہ وسالم خاموش ہو گئے جو کہ آپ صلی اللہ علیہ وسالم کی رضاہ مندی کی علامت ہے“

حَتَّىٰ كُنَّا نَقْتَمِدُ عَلَى الْعَصَمِ مِنْ طُولِ الْقِيَامِ وَمَا كُنَّا نَنْصَرِفُ إِلَّا  
فِي فُرُوعِ الْفَجْرِ)) .

”امیر المؤمنین حضرت عمر الفاروق رضی اللہ عنہ نے حضرت ابی بن کعب اور  
حضرت تمیم داری رضی اللہ عنہما کو حکم فرمایا کہ وہ لوگوں کو گیارہ (11) رکعتیں  
پڑھایا کریں اور امام ایک ایک رکعت میں سو سو آیات پڑھتا حتیٰ کہ ہم  
تھک کر عصا کا سہارا لینے پر مجبور ہو جاتے تھے اور طلوع نجرا کے قریب  
جا کر ہم نمازِ تراویح سے فارغ ہوتے تھے“ ۵۲

اس حدیث کو نقل کرنے کے بعد مولانا شوق نیموی حنفی لکھتے ہیں: اسنادہ صحیح کہ اسکی  
سند صحیح ہے۔ ۵۳ علامہ البانی نے بھی اس حدیث کی سند کو صحیح قرار دیا ہے۔ ۵۴

علامہ ابن عبد البر نے امام مالک رحمہ اللہ کی گیارہ (11) رکعتوں والی اس روایت کے  
بارے میں کہا ہے کہ امام مالک رحمہ اللہ میں منفرد ہیں، حالانکہ انکی یہ بات ایک باطل و ہم ہے  
جیسا کہ علامہ زرقانی نے موطا کی شرح میں ابن عبد البر کی تردید کرتے ہوئے کہا ہے کہ انکا یہ  
قول درست نہیں ہے اور علامہ عبد الرحمن مبارکپوری نے بھی تحفہ الا حوذی میں اور شوق  
نیموی نے آثار السنن میں ابن عبد البر کے اس وہم کو باطل قرار دیا ہے۔ ۵۵

امام مالک رحمہ اللہ نے اپنے لیے گیارہ رکعتوں کو ہی اختیار کیا ہے، چنانچہ امام سیوطی اپنے  
رسالہ المصایح فی صلوٰۃ التراویح میں اپنے ساتھیوں میں سے الجوزی کے حوالے سے  
بیان کرتے ہیں کہ امام مالک نے کہا: ”جس عدد پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے لوگوں کو جمع کیا، مجھے وہی

۵۲ موطاعم تنویر الحوالہ لسیوطی ۱۳۸۱/۱، مشکوٰۃ ۱/۷۰، تحفہ الا حوذی ۳/۲۵۶، قیام اللیل  
ص: ۱۵۵، سنن کبریٰ بیہقی ۲/۳۹۶۔

۵۳ بحولہ التحفہ ایضاً ۵۴ مختصر صحیح بخاری ص: ۲۷، صلوٰۃ التراویح ص: ۲۰ اردو۔

۵۵ شرح الزرقانی ۱/۲۳۹، التحفہ ۳/۲۶۵۔

سب سے زیادہ محبوب ہے اور وہ ہے گیارہ رکعتیں اور یہی نبی ﷺ کی نماز ہے۔ ان سے پوچھا گیا کہ وتروں سمیت گیارہ رکعتیں؟ تو انھوں نے فرمایا: ہاں اور تیرہ بھی قریب ہی ہے، البتہ یہ جو بکثرت رکعتیں ہیں، انکے بارے میں فرمایا:

((وَلَا أَدْرِي مِنْ أَيْنَ أَخْدِث هَذَا الرُّكُوعُ الْكَبِيرُ)).

”میں نہیں جانتا کہ یہ بکثرت رکعتیں کس نے ایجاد کر دی ہیں۔“ ۵۶

گیارہ رکعتوں کی روایت پر امام مالک رحمہ اللہ کی متابعت تیجی بن سعیدقطان نے مصنف ابن ابی شیبہ (۲۸۹/۲) میں، عبدالعزیز بن محمد نے سنن سعید بن منصور میں اور اساعیل بن امیہ، اسامہ بن زید، محمد بن اسحاق اور اساعیل بن جعفر نے صحیح ابن خزیمہ (۱/۱۸۶/۲) میں کی ہے، البتہ محمد بن اسحاق نے تیرہ (13) رکعات کا ذکر کیا ہے۔ امام محمد بن نصر مروزی نے قیام اللیل (ص: 95) میں کہا ہے کہ قیام رمضان کے بارے میں سائب بن یزید کی حدیث سے زیادہ صحیح حدیث اور کوئی نہیں ہے یعنی تیرہ رکعات پڑھنے والی حسمیں سائب بن یزید رض بیان کرتے ہیں:

((كُنَّا نُصَلِّي فِي زَمِنِ عُمَرٍ فِي رَمَضَانَ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً)).

”هم عہد فاروقی میں ماہ رمضان میں قیام اللیل کی تیرہ (13) رکعتیں پڑھا

کرتے تھے۔“ ۵۷

امام محمد بن اسحاق نے کہا ہے :

((وَهَذَا أَثْبَتَ مَا سَمِعْتُ فِي ذَالِكَ)). ۵۸.

”اس سے صحیح حدیث، تراویح کے سلسلہ میں، میں نے دوسری کوئی نہیں سنی۔“

اور تیرہ رکعات کی اس روایت سے معلوم ہوا کہ محمد بن اسحاق اسی میں منفرد ہیں۔

۵۶. التحفہ ۳/۲۲۰: ۹۵. قیام اللیل ص: ۹۵. بحوالہ صلوٰۃ التراویح ص: ۲۰: والتحفہ ۳/۲۲۰۔

۵۷. فتح الباری ۲/۲۵۷: ۲۵۷.

### پانچویں حدیث :

تیرہ رکعتوں والی سابقہ روایت امام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی صحیح مسلم والی اس روایت کے موافق ہے جسمیں تیرہ رکعتوں کا ہی ذکر ہے لیکن اسیں فجر کی دو سنتیں بھی شامل ہیں ۵۹ اس طرح مختلف روایات میں مطابقت بھی ہو جاتی ہے چنانچہ صحیح مسلم میں اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

((أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُصَلِّيْ ثَلَاثَ عَشْرَةَ رَكْعَةً بِرَكْعَتَيِ الْفَجْرِ))

”بنی میتھہ فجر کی دو رکعتوں سمیت تیرہ (13) رکعات پڑھا کرتے تھے۔“ ۲۰

مذکورہ سابقہ تمام احادیث و آثار میں گیارہ رکعتوں کا ہی ذکر آیا ہے اور حدیث عائشہ رضی اللہ عنہا کے سوا باقی سب قیام رمضان یا نمازِ تراویح کے بارے میں ہی ہیں جبکہ مطلق تجد کے بارے میں بھی صحیح بخاری و مسلم اور ابو داؤد میں آٹھ (8) رکعتوں اور وتروں کا ہی ذکر ملتا ہے، زیادہ کا نہیں۔ اور ان آٹھ کے ساتھ پانچ و ترییس تیرہ رکعتیں یا عشاء کی آخری دو یا فجر کی پہلی دو سنتوں سمیت بارہ رکعتوں یا ان میں سے کسی ایک کی سنتوں سمیت دس رکعتوں اور تین رکعات وتر کا تذکرہ ملتا ہے۔ ۲۱

### گیارہ (11) کے عدد کی حکمت :

سابق میں ذکر کی گئی تفصیل سے معلوم ہوا کہ نمازِ تراویح یا قیامِ رمضان و قیامِ اللیل کا وتروں سمیت مسنون عدد گیارہ (11) رکعتیں ہی ہے اور اس گیارہ کے عدد کی حکمت کیا ہے؟ اس سلسلہ میں حافظ ابن حجر عسقلانی رحمۃ اللہ فتح الباری میں لکھتے ہیں:

”مجھ پر ظاہر ہوا ہے کہ گیارہ سے زیادہ رکعتیں نہ پڑھنے کی حکمت دراصل یہ ہے کہ نمازِ تجد اور

۲۰ حوالہ سابقہ۔

۵۹ مسلم و شرح نووی ۱۷/۲۰۳۔۱۹

۲۱ تحفۃ الاحوڑی ۵۲۷/۳۔۵۲۸۔

و تر دنوں ہی رات کی نماز کے ساتھ خاص ہیں، اور دن کے فرض، ظہر کی چار اور مغرب کی تین رکعتیں یعنی کل گیارہ (11) رکعات دن کے وتر ہیں۔ تو مناسب یہی تھا کہ اجمال و تفصیل ہر اعتبار سے رات کی نماز بھی دن کی نماز جتنی ہی ہو۔ اور جن روایات میں تیرہ (13) رکعتوں کا ذکر ہے، انکی مناسبت دن کی نمازوں کی رکعتوں سے یوں ممکن ہے کہ جب مذکورہ تین نمازوں کی گیارہ رکعتوں میں فخر کی دو فرض رکعتیں بھی شامل کر لیں تو تیرہ ہو جاتی ہیں کیونکہ اپنے مابعد کے اعتبار سے وہ بھی دن کی ہی نماز ہے۔ ۲۲

### بیس (20) رکعات تراویح سے متعلق روایت کی حقیقت :

سابقہ تفصیل سے یہ بات بھی معلوم ہو گئی کہ صحیح ترین احادیث اور آثار صحابہ ﷺ کی رو سے تراویح کا عدد مسنون گیارہ (11) رکعتیں ہے۔ اب رہی وہ حدیث اور آثار جن سے میں (20) تراویح کا پتہ چلتا ہے۔ تو بیس تراویح کے ذکر پر مبنی نبی ﷺ تک پہنچنے والی سند پر مشتمل یعنی مرفوع روایت حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مصنف ابن ابی شیبہ، معجم طبرانی کبیر، سنن کبریٰ بیہقی، مسنند عبد بن حمید الکشی، اور معجم بغوری میں مروی ہے جسمیں وہ بیان کرتے ہیں :

((أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يُصَلِّي فِي رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَكْعَةً سَوَى الْأُوْتُرِ))

”نبی ﷺ رمضان میں وتروں کے سوا بیس رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔“ ۲۳

میں (20) تراویح کے ذکر پر مبنی شاہد صرف یہی ایک مرفوع روایت ہے کیونکہ اس موضوع کی دوسری کوئی روایت ہماری نظر سے نہیں گزری، البتہ بعض صحابہ ﷺ کے آثار میں جنہیں ہم آگے چل کر ذکر کر رہے ہیں۔ اور یہاں اس مرفوع روایت کی استنادی حیثیت کے تعین کیلئے ہم ماهرین فِنِ حدیث کے اقوال پیش کر رہے ہیں۔

۲۳. بحوالہ تحفۃ الاحوڑی ۳/۵۲۹۔

صحیح دیئی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

① معروف حنفی محدث علامہ زیلیعی نصب الرایہ فی تحریج احادیث الہدایہ میں لکھتے ہیں: ”یہ روایت امام ابوہرکا بن ابی شیبہ کے دادا ابوشیبہ ابراہیم بن عثمان کی وجہ سے معلول (علت والی) ہے کیونکہ اسکے ضعیف ہونے پر تمام محدثین کرام کا اتفاق ہے اور ابن عدری نے الکامل میں اسے لیں (کمزور) قرار دیا ہے، پھر یہ روایت اُس صحیح حدیث کے بھی خلاف ہے جسمیں رمضان وغیر رمضان کسی وقت نبی ﷺ کے گیارہ رکعتوں سے زیادہ نہ پڑھنے کا ذکر آیا ہے اور انہوں نے ابوسلمہ بن عبد الرحمن رحمۃ اللہ کے طریق سے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مردی حدیث ((مَا كَانَ يَرِيدُ لِدُنْ رَمَضَانَ وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةِ رَجُوعَةٍ)) بھی نقل کی ہے جو ہم ”مسنون عردۃ الراتع“ کے تعین کیلئے پہلی حدیث کے طور پر ذکر کرائے ہیں۔

② ایسے ہی ایک دوسرے حنفی عالم مولانا شوق نیموی اپنی کتاب آثار السنن کے حاشیہ پر لکھتے ہیں کہ ابوشیبہ ابراہیم بن عثمان ضعیف ہے۔ امام یہقی نے اس روایت کو وارد کر کے آخر میں لکھا ہے کہ ابوشیبہ ابراہیم بن عثمان لعیسیٰ الکوفی اسمیں منفرد ہے اور وہ ضعیف ہے۔ اور تہذیب الکمال میں مزید لکھتے ہیں: امام احمد، تیکی اور ابن داؤد نے کہا ہے کہ یہ (ابو شیبہ) ضعیف ہے۔ اور تیکی نے یہ بھی کہا ہے کہ یہ شق نہیں ہے۔ امام نسائی اور دولا بی نے کہا ہے کہ یہ متروک الحدیث ہے، اور ابو حاتم نے کہا ہے: (ضَعِيفُ الْحَدِيثِ سَكُّنُوا عَنْهُ)۔ ”یہ حدیث بیان کرنے میں ضعیف و کمزور ہے اور محدثین اس سے روایت بیان کرنے سے سکوت کیئے ہوئے ہیں“۔ اور صالح نے کہا ہے کہ وہ ضعیف تھا، اسکی بیان کردہ حدیث نہ لکھی جائے اور آگے چل کر مزید کہتے ہیں: ”اسکی مکفر روایات میں سے ایک وہ ہے جسمیں ہے کہ نبی ﷺ رمضان میں بیس رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔“

ایسے ہی میزان الاعتدال میں علامہ ذہبی نے بھی کہا ہے۔

۲۳۔ دیکھیے: نصب الرایہ و تحفہ الاحوذی ۵۲۹/۳ ۲۵۔ بحوالہ التحفہ

حافظ ابن حجر رحمہ اللہ نے تقریب التهذیب میں اسے متروک الحدیث قرار دیا ہے۔<sup>۲۶</sup> نصب الرایہ میں علامہ زیلیعی کے نقل کردہ اقوال کے بعد سے لیکر حافظ ابن حجر کے قول تک کے تمام اقوال آثار السنن میں مولانا شوق نیموی نے بھی نقل کیے ہیں۔

③ ایک تیسرے حنفی عالم شیخ ابن الہمام نے فتح القدیر شرح هدایہ میں اس روایت کو نقل کرنے کے بعد لکھا ہے: ”ابو شیبہ کی وجہ سے یہ ضعیف ہے۔ اور تمام محدثین اسکے ضعف پر متفق ہیں اور پھر یہ ایک صحیح حدیث کے مخالف بھی ہے۔“<sup>۲۷</sup>

④ ایک چوتھے حنفی عالم علامہ عینی نے بخاری کی شرح عمدة القاری میں لکھا ہے: ”امام ابن ابی شیبہ کے دادا قاضی واسط ابو شیبہ کی امام شعبہ نے تکذیب کی ہے، اور امام احمد، ابن معین، بخاری اور نسائی نے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ اور امام ابن عدی نے اُسکی بیان کردہ اس روایت کو اُسکی مناکیر میں سے قرار دیا ہے۔“<sup>۲۸</sup>

⑤ ⑥ اس حدیث کو مولانا عبدالحکیم لکھنؤی، مولانا انور شاہ شمشیری اور مولانا محمد زکریا کاندھلوی جیسے علماء احناف نے بھی ضعیف کہا ہے۔ غرض امام احمد، ابن معین، بخاری، نسائی، سیوطی (الحاوی للفتاویٰ ۳/۲) اور پیغمبر نے بھی ضعیف قرار کیا ہے۔<sup>۲۹</sup>

تحفة الاحوذی میں علامہ عبدالرحمن مبارکپوری فرماتے ہیں: ”یہ حدیث سخت ضعیف ہے اور اس سے استدلال کرنا صحیح نہیں کیونکہ یہ استدلال کے لائق ہی نہیں۔“<sup>۳۰</sup> یہ

### متعلقہ آثار صحابہ ﷺ کی استنادی حیثیت :

بیس رکعات تراویح سے تعلق رکھنے والی اس مذکورہ بالا روایت کی استنادی حیثیت تو آپ کے علم میں آگئی ہے، اب آپ خود بآسانی فیصلہ کر سکتے ہیں کہ یہ مرفوع روایت قابل جلت و

۲۶۔ بحوالہ التحفہ ۳/۵۲۹۔

۲۵۔ التقریب ص: ۵۳۰۔

۲۷۔ لفظیل: عمدة القاری ایضاً، نماز تراویح

۲۸۔ ۱۲۸/۱۱/۲

۲۸۔ ۳۶۔ ۳۷، وصلوۃ التراویح عربی ص: ۱۹۔

۲۹۔ التحفہ ۳/۵۲۹۔

۳۰۔ ص: ۱۹۔

استدلال نہیں ہے۔ اب رہی بات صحابہ کرام ﷺ سے مروی موقف آثار کی، تو ان میں سے محدثین کے نزد یک صحیح سند کے ساتھ مروی حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا اثر (پوچھی حدیث کے طور پر) ذکر کیا جا چکا ہے جسمیں مذکور ہے کہ انہوں نے حضرت ابن بن کعب اور حضرت تمیم الداری رضی اللہ عنہما کو حکم فرمایا کہ وہ لوگوں کو گیارہ رکعتیں پڑھائیں اور وہی عدد امام مالک رحمہ اللہ سے محفوظ تر مروی ہے۔

### پہلا اثر فاروقی:

یہی گیارہ رکعتیں والا اثر ہی حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ سے صحیح سند سے ثابت ہے اور مصنف عبد الرزاق والا اثر (جسمیں اکیس رکعتیں کا ذکر آیا ہے) وہ غیر محفوظ اور محض راوی کا وہم ہے ایک بلکہ بقول علامہ شیخ محمد ناصر الدین البانی: ”گیارہ رکعات والی حدیث کے مقابلہ میں مصنف عبد الرزاق کا اکیس رکعتیں والا اثر پیش ہی نہیں کیا جا سکتا جیسا کہ حافظ ابن حجر نے بھی فتح الباری میں یہی بات کہی ہے اور اسکی متعدد وجوہات ہیں:

ایک تو یہ بات ہے کہ اکیس کا الفاظ غلطی اور وہم کا نتیجہ ہے ”صحیح لفظ“ گیارہ ہی ہے۔

دوسرے یہ کہ ثقہ رواۃ اکیس کا نہیں بلکہ گیارہ کا ذکر کرتے ہیں۔

تیسرا یہ کہ اکیس کی روایت بیان کرنے میں امام عبد الرزاق منفرد ہیں، اور وہ اگرچہ مشہور و معروف مصنف و ثقہ اور حافظ ہیں، لیکن عمر کے آخری حصہ میں ناپینا ہو جانے کی وجہ سے حافظ خراب ہو گیا تھا، حافظ ابن حجر نے التقریب میں اسکی صراحت کی ہے۔ اور ابن الصلاح نے مقدمہ علوم الحدیث (ص: 407) میں امام احمد بن حنبل کا قول نقل کیا ہے کہ امام عبد الرزاق آخراً عمر میں ناپینا ہو گئے تھے، جس کی وجہ سے ان کا حافظ صحیح نہیں رہا تھا، تلقین کرنے والے کی تلقین کو بول کر لیتے تھے لہذا جن لوگوں نے انکے ناپینا ہونے کے بعد ان سے سنا ہے، انکے سماں کا اعتبار نہیں۔ امام نسائی فرماتے ہیں کہ جن لوگوں نے ان سے انکی آخری عمر میں سماں کیا

اے فتح الباری، ال تحفہ ۲۵۳/۳، ال تحفہ ۵۲۶/۳، نماز تراویح ص: ۲۱۔ ۲۳ اردو ص: ۲۸۔ عربی۔

ہے انکاساں مخلص نظر ہے اور مقدمہ الفصل (ص: 391) میں فرماتے ہیں: جن رواۃ کے حافظہ میں اختلاط رونما ہو جائے ان سے جن شاگردوں نے اختلاط سے پہلے جو کچھ روایت کیا ہو، انکی اُس روایت کو قول کیا جائیگا۔ جبکہ یہ نہ کوہہ اثر مشتبہ روایتوں میں داخل ہے۔ نیز اس میں شد و ذکر مخالفت صحیح بھی موجود ہے، جو اسکو ضعیف بنا رہی ہے۔ ۲ کے

### دوسرا اثر فاروقی :

ایسے ہی حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے بارے میں ایک دوسرا اثر مصنف ابن ابی شیبہ میں تکمیلی بن سعید رحمہ اللہ سے مردی ہے جسمیں وہ بیان کرتے ہیں :

(أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَمْرَ رَجُلًا يُصَلِّي بِهِمْ عِشْرِينَ رَكْعَةً).

”حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے ایک آدمی کو حکم دیا کہ وہ لوگوں کو بیس رکعات نماز تراویح پڑھائے۔“ ۳ کے

اس اثر کے بارے میں مولانا شوق نیبوی حنفی آثار السنن میں لکھتے ہیں کہ اس کی سند کے راوی تو لفظ ہیں لیکن تکمیلی بن سعید انصاری نے حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ کو پایا ہی نہیں اور علامہ شوقي نیبوی کی تائید کرتے ہوئے علامہ عبدالرحمن مبارکبوری تحفہ الا حوزہ میں لکھتے ہیں کہ یہ اثر منقطع اور ناقابل استدلال و بحث ہے اور اس پر مسٹر ادیہ کہ مؤطا امام مالک اور دیگر کتب حدیث میں صحیح سند سے مردی ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے حضرت ابو جعفر علیہ السلام کو گیارہ رکعتیں پڑھانے کا حکم فرمایا تھا۔ ایسے ہی یہ اس صحیح حدیث کے بھی مخالف ہے جسکی رو سے نبی ﷺ کا گیارہ رکعتیں پڑھنا ثابت ہے۔ ۴ کے

۲ یے التقریب ص: ۳۲۳ و نماز تراویح ص: ۳۱ اردو، ص: ۲۸-۲۹ عربی۔

۳ یے بحوالہ تحقیقۃ الا حوزہ میں، نماز تراویح ص: ۵۲۸/۳۔

۴ یے حوالہ جات سابقہ۔

تیسرا اثر :

سنن کبریٰ یہیقی اور بعض دیگر کتب حدیث میں ایک تیسرا اثر یزید بن حسینہ کے طریق سے سائب بن یزید سے مروی ہے جسمیں وہ بیان کرتے ہیں:

”لوگ حضرت عمر رض کے دو خلافت میں بیس رکعات تراویح پڑھتے تھے۔ قاری حضرات سو سو آیات تلاوت کرتے اور حضرت عثمان رض کے عہد خلافت میں لوگ طول قیام کی تکلیف کے پیش نظر چھپڑیوں یا لٹھیوں کا سہارا لیتے تھے۔“ ۵۷

عمدة القاری میں نقل کی گئی نص کے مطابق حضرت علی رض کے زمانہ میں بھی ایسے ہی تھا جیسا کہ پہلے خلفاء کے عہد میں رہا۔ ۶۷

اس اثر میں جو یہ الفاظ ہیں کہ ”حضرت عثمان و علی رضی اللہ عنہما کے عہد خلافت میں بھی ایسے ہی تھا“۔ ان الفاظ کے بارے میں مولانا شوق نیبوی نے کہا ہے کہ یہ مذکور قول ہے، امام یہیقی کی تصنیفات میں کہیں بھی اس کا سراغ نہیں ملتا اور علامہ مبارک پوری نے مولانا نیبوی کے اس تبصرہ کی تصدیق کی ہے۔ ۷۷

رہی اس اثر کی استنادی حیثیت تو اس اثر کو بڑے شد و مدد سے پیش کیا جاتا ہے کیونکہ ظاہراً اسکی سند صحیح نظر آتی ہے بلکہ بعض اہل علم نے اسے صحیح کہا بھی ہے۔ ۸۷ لیکن بظیر غارہ دیکھا جائے تو اس اثر کو ضعیف کرنے والے کئی عوامل و علل موجود ہیں اور وہ اسے ”منکر“ کی قسم میں بھی داخل کر رہے ہیں۔

پہلی علت :

ان میں سے پہلی علت یا سبب ضعف یہ ہے کہ ابن حسینہ اگرچہ ثقہ ہے لیکن امام احمد بن حنبل نے اسے منکر الحدیث کہا ہے، امام ذہبی نے اسے میزان الاعتدال میں ذکر کیا ہے جو اسکے متکلم فیراودی ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ اور امام احمد کے قول سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بھی کبھی

۵۷ فتح الباری، ۲۵۳/۲، نماز قراویہ ص: ۲۹، ۲۱، ۲۲۔ ۶۷ العمدة ۲/۳، ۱۷۸/۲۔

۷۷ دیکھیے: عمدة القاری ۱/۲، ۱۷۸/۲۔

۷۷ التحفہ ۳/۱۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

ایسی روایات میں منفرد رہ جاتا ہے جن کو ثقہ راوی روایت نہیں کر رہے ہیں۔ لہذا ایسے راوی کی بیان کردہ روایت کو اس وقت رد کر دیا جائیگا جب وہ اپنے سے زیادہ قویٰ الحافظ راوی کی مخالفت کرے۔ ایسی صورت میں اصول حدیث کی رو سے ایسی روایت کو شاذ کہا جائیگا۔

پھر اس روایت میں سائب بن یزید سے محمد بن یوسف اور ابن خصیفہ دور ااوی روایت بیان کر رہے ہیں اور ان دونوں کا بیان ایک دوسرے سے مختلف ہے، محمد بن یوسف گیارہ رکعات بیان کرتے ہیں جبکہ ابن خصیفہ اکیس رکعات۔ اور ان دونوں میں سے محمد بن یوسف کی روایت کو ترجیح حاصل ہو گی کیونکہ وہ ابن خصیفہ سے زیادہ ثقہ ہیں، چنانچہ حافظ ابن حجر نے محمد بن یوسف کو ثقہ ثابت لکھا ہے اور ابن خصیفہ کو صرف ثقہ۔ اس وضاحت کے پیش نظر گیارہ رکعات والی روایت کو ہی ترجیح ہو گی جیسا کہ اصول حدیث کے علم شریف کو جاننے والے کسی شخص سے یہ بات مخفی نہیں ہے۔

### دوسری علت :

اس اثر کو ضعیف بنانے والا دوسرا سبب یا علت یہ ہے کہ ابن خصیفہ کی روایت میں گنتی کے یقین کے لحاظ سے اضطراب پایا جاتا ہے، وہ سائب بن یزید سے کبھی گیارہ رکعات ذکر کرتے ہیں اور کبھی اکیس اور اکیس کے ذکر کے ساتھ حسین بٹ (میرا خیال ہے) کہتے ہیں، لہذا اس روایت میں اکیس کا ذکر گیارہ رکعتوں والی حدیث کے خلاف ہے اور حسین بٹ کے لفظ کا استعمال ابن خصیفہ کے اضطراب پر دلالت کرتا ہے، خصوصاً جبکہ انھیں اس عدد پر یقین نہیں بلکہ اسکا ذکر وہ بصورت نظر کرتے ہیں، لہذا عدم تیقین کے پیش نظر یہ اثر ساقط الاعتبار ہو گا، اور پھر جب یہ راوی اپنے سے زیادہ قویٰ الحافظ (اُحْفَظ) کی مخالفت کر رہا ہے تو اس صورت میں اس اثر کا قابل صحیح ہونا محل نظر ہو گا۔

### تیسرا علت :

محمد بن یوسف، سائب بن یزید کے بھانجے ہیں، اس قرابت و رشتہ داری کے پیش نظر وہ اپنے

ماموں کی روایت کو کسی بھی دوسرے راوی سے زیادہ جانتے ہیں لہذا جس عدد کو انہوں نے پیان کیا ہے اسے ہی ترجیح ہوگی۔ نیز یہ اثر امام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی مرفوع حدیث کے بھی مواقق ہے۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے فعل کو سنت کی مطابقت والی صورت میں لینا ہی زیادہ مناسب ہے جبکہ اسکے کہ کسی ایسی روایت کو لیا جائے جس سے وہ سنت نبوی ﷺ کی مخالفت کرتے نظر آئیں۔<sup>۹</sup>

### شیخ اسما علیل محمد الانصاری کی طرف سے شیخ البانی کا تعاقب اور اسکی حقیقت :

یہاں یہ بات بھی ذکر کرتے چلیں کہ اس تیسرے اثر کے بارے میں تو ہم آغاز میں ہی لکھ آئے ہیں کہ بعض اہل علم نے اس اثر کو صحیح کہا ہے چنانچہ وہاں ذکر کئے بعض مصادر کے ساتھ ہی ایک اور رسالہ بھی منظر عام پر آیا ہے جو کہ شیخ اسما علیل محمد الانصاری (دارالافتاء۔ الیاض)۔ کی کاوش کا نتیجہ ہے جسکا عنوان ہے: ”تصحیح حدیث صلواۃ التراویح عشرین رکعۃ“۔ موصوف کا یہ مقالہ پہلے الیاض سے شائع ہونے والے مجلہ ”رایۃ الاسلام“ کے بعض شماروں میں (1380ھ میں) شائع ہوا اور پھر 1384ھ میں مستقل رسالے کی شکل میں بھی طبع ہوا جبکہ اسکا تیسرا یہیں ہمارے پیش نظر ہے جو (1308ھ- 1988ء میں) مکتبہ الامام الشافعی بالیاض کی طرف سے طبع ہوا ہے، اس میں پہلے مذکورہ رسالہ کل تیس (30) صفحات پر مشتمل ہے اور پھر ایک مضمون ہے اور پھر آخر میں موصوف کے حالات زندگی سات صفحات پر مشتمل ہیں جو انکے کسی ”شاگرد“ کی طرف منسوب ہیں اور درمیان میں تقریباً ایک سو صفحات پر مشتمل موصوف کا ایک دوسرے رسالہ یا کتاب ہے جسکا عنوان ہے: ”اباحة التحلی بالذهب المحلق للنساء“۔

غرض سنن کبریٰ بیہقی جلد دوم ص: 496 باب ماروی فی عدد رکعات القیام فی شهر رمضان سے مذکورہ الصدر اثر نقل کرنے کے بعد شیخ الانصاری نے لکھا ہے کہ اس ”حدیث“ کو امام نووی نے الخلاصۃ اور المجموع میں صحیح کہا ہے اور زیلیخی نے نصب الرایہ میں اس

۹ نماز تراویح ص: ۲۲، ۲۳، ۳۹: ۳۹-۴۵ عربی۔

صحیح کو برقرار رکھا ہے، اور شرح المنهاج میں سب کی طرح الشریف میں ابن العراق، عمدة القاری میں یعنی، المصابیح فی صلوٰۃ التراویح میں سیوطی، شرح مؤطرا میں ملّا علی قاری اور آثار السنن میں نیبوی وغیرہ نے اسے صحیح کہا ہے۔ ۵۰

ان اہل علم کی مذکورہ اثر کی تصحیح کی طرف تو شیخ البانی نے بھی اپنی کتاب "صلوٰۃ التراویح" میں اشارہ کر دیا ہے اور پھر اسکے بعد انہوں نے متعدد جو ہات و عمل کی بناء پر اس اثر کو مر جو، شاذ اور منکر قرار دیا ہے جسکی تفصیل تو موصوف کی کتاب میں دیکھی جاسکتی ہے اور اسکی تبلیغیں مختلف چھ علّتوں کی شکل میں شیخ انصاری نے اپنے رسالے میں بھی نقل کی ہے۔

سردست ہم شیخ انصاری کے رسالہ کا تعاقب تو نہیں کر رہے، البتہ یہاں اتنا کہے بغیر بھی کوئی چار نہیں کہ شیخ اسماعیل انصاری نے اپنے ڈنی میلان یا نظریہ کو ثابت کرنے کیلئے اپنے رسالہ کے اندر جو ہاتھ پاؤں مارے ہیں وہ تو مارے ہی ہیں، انہوں نے تو اپنے اس رسالے کا عنوان تجویز کرتے یا اسکا نام رکھتے وقت بھی بڑے دل گردے سے کام لیا ہے اور "اثر" کو "حدیث" کا نام دیتے ہوئے "تصحیح حدیث....." کہا ہے نہ کہ "تصحیح اثر....."۔

حالانکہ مرفوع حدیث ہم ذکر کر آئے ہیں جسکے ضعیف ہونے پر تمام اہل علم متفق ہیں اور یہ ممکن ہی نہیں کہ موصوف کو حدیث اور اثر کے مابین پایا جانے والا فرق معلوم نہ ہو۔ اور محدثین کے عرف عام میں جسے "حدیث" کہا جاتا ہے، اُسے ترک کر کے ایک اثر کو حدیث باور کرواتے ہوئے رسالے کا نام "تصحیح حدیث .." رکھنا صحیح و صواب نہیں بلکہ "تحقیق و تعاقب" کی بجائے یہ روشن تو انکے اپنے ڈنی رجحان کی تائید میں "جانبداری" کی غمازی کر رہی ہے۔ اور جب رسالے کا عنوان اور نام ہی اتنا پُفریب ہے تو اسکے متن کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے؟ اور اسکے ساتھ کیا تو قعات وابستہ کی جاسکتی ہیں؟ اور رسالے کا نام دیکھ کر بلا اختیار زبان پر آ جاتا ہے

۔

۵۰ تصحیح حدیث صلوٰۃ التراویح عشرين رکعۃ للانصاری ص:۷۔

صحیح دینی معلومات کے لئے "توحید پبلیکیشنز" کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

نہستِ اول چوں نہد معمار کج تاثر یا میر و دد یوار کج  
”معمار جب کسی عمارت کی بنیاد ہی ٹیڑھی رکھے گا تو وہ عمارت کیسے سیدھی کھڑی ہو سکے گی،  
آسمان تک بھی لے جائیں ٹیڑھی ہی جائے گی۔“

شیخ محمد ناصر الدین البانی نے بذاتِ خود بھی انکا یہ تعاقب پڑھا اور ”تمام المنة“ میں بڑے افسوس کے ساتھ لکھا ہے کہ موصوف کے ساتھ حسن ظن کے باوجود ان سے کوئی علمی اختلاف و تعاقب سامنے نہیں آیا اور انہوں نے بلا وجہ کی جواز امام تراشیاں کی ہیں ان میں سے ایک ایک کر کے سب کے بڑے بچے تلے جواب بھی دیئے ہیں۔<sup>۸۱</sup>

چوٹھا اثر :

عمدة القاری میں علامہ عینی نے ابن عبدالبر کے حوالہ سے لکھا ہے کہ حارث بن عبد الرحمن بن ابی ذیاب سے مردی ہے کہ سائب بن یزید فرماتے ہیں:

(كَانَ الْقِيَامُ عَلَى عَهْدِ عُمَرَ بْلَاثِ وَ عِشْرِينَ رَجُلًا).<sup>۸۲</sup>

”حضرت عمر فاروق رض کے عہد خلافت میں لوگ تینیں رکعتیں پڑھتے تھے۔“

اس اثر کی سند بھی ضعیف ہے کیونکہ ابن ابی ذیاب کا حافظہ کمزور ہے۔ ابن ابی حاتم نے الجرح و التعديل میں اپنے والد سے نقل کیا ہے کہ دراوردی اس راوی سے منکر روایات بیان کرتا ہے لہذا وہ قوی نہیں اور یہ کہا ہے: یُمُکَتَبُ حَدِيْثَةُ اسکی حدیث بس لکھی جائیگی۔ ابو زرع نے اس راوی کے بارے میں لا بأس بہ کہا ہے کہ اس پر کوئی خاص مُواخِذہ نہیں اور انکے ان الفاظ کی وجہ سے مذکورہ راوی امام مالک رحمہ اللہ کے نزدیک قابل اعتماد نہیں جیسا کہ حافظ ابن حجر نے التهذیب میں ذکر کیا ہے البتہ وہ اپنی دوسری کتاب التقریب میں اسکے بارے میں کہتے

<sup>۸۱</sup> تفصیل کیلے دیکھیے: ”تمام المنة“، ص: ۲۵۳-۲۵۵۔

<sup>۸۲</sup> عمدة القاری ۳/۵۷-۳۵۷، حوالہ نماز تراویح ص: ۶۳-۵۲، عربی۔

ہیں:

(صَدُوقٌ يَهُمْ)۔ ”وَهُنَّا تَحْمِلُهُمْ مِمْبَلًا هُوَ جَاتٌ تَحْمِلُهُمْ“ ۘ ۸۳۔

علماء اصول حدیث کے نزدیک ایسے اوصاف والے راوی سے مردی حدیث قابل جست نہیں ہے جبکہ اس میں وہم کے وجود کے ساتھ ساتھ لفظی ثابت کے اوصاف والے رواۃ کی مخالفت بھی موجود ہے کیونکہ ان اوصاف سے متصف راوی محمد بن یوسف گیارہ رکعات ذکر کرتے ہیں۔ علامہ البانی لکھتے ہیں کہ معلوم نہیں ان تک اسکی سند صحیح ہے یا نہیں کیونکہ ابن عبد البر کی اس اثر والی کتاب ہمارے سامنے نہیں کہ ساری سند دیکھ سکتے۔ ۸۴۔

پانچواں اثر:

موطا امام مالک اور سنن کبریٰ بیهقی میں یزید بن رومان بیان کرتے ہیں:

كَانَ النَّاسُ فِي زَمِنِ عُمَرَ يَقُومُونَ فِي رَمَضَانَ بِشَلَاثٍ وَعِشْرِينَ رَكْعَةً

”حضرت عمر رض کے عہد خلافت میں لوگ رمضان میں تیس رکعات سے

قیام کیا کرتے تھے“ ۸۵۔

امام نیہجی نے کہا ہے کہ ان میں سے تین رکعیں تو وتر ہیں۔ اس طرح باقی میں رکعات تراویح رہ جاتی ہیں جبکہ خود امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا ہے کہ یزید بن رومان حضرت عمر رض سے نہیں ملے، یعنی ان کا زمانہ ہی نہیں پایا، امام زیلیعی حنفی نے اس بات کی تائید نصب الراية ۸۶ میں کی ہے اور المجموع شرح المهدب ۷۸ میں امام نووی نے بھی اس اثر کو ضعیف قرار دیا

۸۳ تقریب الہذیب، ص: ۲۱۱، تحقیق ابوالاشبال صیغہ احمد شاغف۔

۸۴ نماز تراویح ص: ۲۲، ۲۳، ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵ عربی۔

۸۵ عمدة القارى ۲/۸۷، فتح البارى ۲/۵۳، نماز تراویح ص: ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵ عربی۔

۸۶ نصب الراية ۲/۱۵۲۔

۷۷ المجموع ۲/۳۳۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

ہے اور خود امام بیہقی نے اس اثر کو مُرسل قرار دیا ہے کیونکہ یزید بن رومان کی حضرت عمر رض سے ملاقات نہیں ہوئی ۸۸ علما مہ عینی خفی نے بھی اس اثر کی سند میں پائے جانے والے انقطاع کی وجہ سے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔<sup>۸۹</sup>

یہ پانچوں آثار ہی حضرت عمر رض اور انکے عہدِ خلافت سے تعلق رکھتے ہیں، سوائے ایک (تیسرا اثر) کے۔ کیونکہ اسی میں حضرت عثمان و علی رضی اللہ عنہما کے دورِ خلافت کا ذکر بھی ہے۔ ان میں سے کوئی ایک بھی صحیح نہیں ہے اور یہی حالت بعض دیگر صحابہ سے مردی آثار کی بھی ہے۔ ایسے ہی سنن کبریٰ بیہقی میں حضرت عمر فاروق رض کے عہدِ خلافت کے بارے میں ایک اثر اور بھی ہے جسمیں سائب بن یزید رض بیان فرماتے ہیں :

(كُنَّا نَقْوُمُ فِي زَمَانِ عُمَرِ بْنِ الْخَطَّابِ بِعِشْرِينَ رَجُلًا وَ الْوَتْرُ).

”حضرت عمر فاروق رض“ کے عہد میں ہم میں رکعاتِ تراویح اور وتر کے ساتھ

قیام کیا کرتے تھے۔<sup>۹۰</sup>

اس اثر کی سند کو علما مہ سکی نے شرح المنهاج میں اور ملا علی قاری نے شرح مؤطرا میں صحیح قرار دیا ہے لیکن یہ انکا تسامح ہے کیونکہ اس اثر کی سند میں ایک راوی ابو عثمان البصری ہے جس کا نام عمرو بن عبد اللہ ہے جسکے بارے میں خود مولا ناشوق نیوی نے آثار السنن میں کہا ہے: ”مجھے کوئی ایسی کتاب نہیں ملی کہ جسمیں اسکے حالات مذکور ہوں“۔ اور علامہ مبارکپوری نے بھی تحفہ الاحوڑی میں لکھا ہے کہ حص و تلاش بسیار کے باوجود مجھے بھی اس راوی کے حالات کہیں نہیں ملے اور لکھا ہے کہ اس اثر کی سند میں ہی ایک دوسرا راوی ابو طاہر الفقیہ بھی ہے جو کہ امام بیہقی رحمۃ اللہ کا استاذ ہے، اور مجھے کوئی ایسا محدث نظر نہیں آیا کہ جس نے اس کی توثیق کی ہو، لہذا جو شخص اس اثر کی سند کو صحیح قرار دے، اس پر لازم ہے کہ وہ ان دونوں راویوں کے

۸۹ عمدة القاری ۱۷۸/۳/۲۔

۹۰ سنن کبریٰ ۳۹۶/۲۔

۹۰ تحفہ الاحوڑی ۵۳۰/۳۔

بارے میں ثابت کرے کہ یہ ثقہ اور قابلِ جھٹ ہیں۔ اور تاج الدین بیکی نے الطبقات الکبریٰ میں جو کہا ہے کہ وہ (اُفقيہ) اپنے زمانے کے فقہاء و محدثین کے امام، ماہر لغت عرب اور معرفتِ شرائط میں یاد طولی رکھنے والے تھے اور اس موضوع پر انہوں نے ایک کتاب لکھی، انکی یہ باتیں بھی اس راوی کے ثقہ اور قابلِ جھٹ ہونے کا ثبوت نہیں نہیں۔ اس سے زیادہ سے زیادہ اتنا پتہ چلتا ہے کہ وہ علم حدیث و فقہ، لغت عرب اور معرفتِ شرائط کے جلیل القدر عالم تھے لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ ثقہ تھے۔ الحال اس اثر کی سند کا صحیح ہونا بھی محل نظر ہے۔

اس مخدوش استنادی حیثیت کے علاوہ یہ اثر ایک تو سنن سعید بن منصور میں عبدالعزیز بن محمد اور محمد بن یوسف کے طریق سے مروی اُس اثر کے بھی خلاف ہے جسمیں سائب بن یزید فرماتے ہیں :

(كُنَّا نَقُومُ فِي زَمَانٍ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ ۖ بِإِحْدَى عَشَرَ رَسْكَعَةً).

”هم حضرت عمر فاروقؓ کے عہد خلافت میں گیارہ رکعتوں سے قیام کیا کرتے تھے۔“ ۹۱

اس اثر کو ذکر کر کے امام سیوطی نے اپنی کتاب المصایح میں کہا ہے: إِسْنَادُهُ فِي غَایَةِ الصِّحَّةِ۔ کہ اسکی سند صحت کے انتہائی بلند درجہ پر فائز ہے۔

اسی طرح بیہقی والامذکورہ اثر قیام اللیل مروی میں مروی اثر کے بھی مخالف ہے جو کہ محمد بن اسحاق، حدیثی محمد بن یوسف عن جدہ السائب بن یزید کے طریق سے ہے جسمیں ہے:

(كُنَّا نُصَلِّي فِي زَمَانِ عُمَرَ ۖ فِي رَمَضَانَ ثَلَاثَ عَشَرَةَ رَسْكَعَةً).

”هم عہد فاروقؓ کے دوران ماهِ رمضان میں تیرہ رکعتیں پڑھا کرتے تھے۔“ ۹۲

ذکورہ اثر مؤطا امام مالک اور دیگر کتب میں مروی اُس اثر کے بھی خلاف ہے جسمیں ہے کہ

حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے حضرت ابی بن کعب اور حضرت قیم الداری رضی اللہ عنہما کو حکم فرمایا تھا کہ وہ لوگوں کو گیارہ رکعتیں پڑھایا کریں۔ ۹۳

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ امام یہیقی کا مذکورہ بالا اثر لائق جگت نہیں ہے، اور اگر کوئی کہے کہ امام یہیقی نے اس اثر کو دوسری سند سے بھی روایت کیا ہے جسمیں ہے :

(كَانُوا يَقُولُونَ عَلَىٰ عَهْدِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ عِشْرِينَ رَجُوعًا).

”خلافت فاروقی میں لوگ ماہِ رمضان میں بیس رکعتوں سے قیام کیا کرتے

تھے۔ ۹۴

اسکے ساتھ ہی اگر کوئی یہ کہے کہ اس اثر کی سند کو امام نووی اور بعض دیگر اہل علم نے صحیح قرار دیا ہے، تو اسکا جواب یہ ہے کہ اس اثر کی سند میں ابو عبد اللہ بن فضیلہ دینوری ایک راوی ہے جسکا ترجمہ و حالات علامہ مبارکپوری کو کہیں نہیں ملے اور جو شخص اس اثر کے صحیح ہونے کا دعویٰ کرے اس پر لازم ہے کہ پہلے وہ اس راوی کے ثقہ اور قابل جگت ہونے کا ثبوت مہیا کرے۔ رہا مولانا نیوی کا یہ کہنا کہ یہ دینوری اپنے زمانے کے کبار محدثین میں سے تھا۔ ایسے شخص کے بارے میں کسی سے کیا پوچھنا؟ موصوف کا یہ قول قابل التفاہ نہیں کیونکہ کسی کے مختص کبار محدثین سے ہونے سے یہ توہر گز لازم نہیں آتا کہ وہ ثقہ بھی ہو۔ ۹۵

چھٹا اثر :

خاص حضرت علی رضی اللہ عنہ سے بھی بعض آثار ملتے ہیں جن میں بیس تراویح کا ذکر وارد ہوا ہے اور بعض دیگر صحابہ کے آثار بھی ہیں اور ہم چاہتے ہیں کہ ممکنہ حد تک تمام ہی آثار کو ذکر کر کے انکی استنادی حیثیت واضح کر دی جائے تاکہ بات کھل کر سامنے آجائے۔ لہذا آئیے پہلے حضرت علی

۹۳ التحفہ ۳/۵۳۱۔

۹۴ تحریق گز رگی ہے۔  
۹۵ دیکھئے تحفۃ الاحوڑی ۳/۵۳۰۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

سے مردی آثار کا جائزہ لیں چنانچہ مصنف ابن أبي شیبۃ اور سنن کبریٰ بیہقیٰ میں ابوالحسناء بیان کرتے ہیں:

(أَنَّ عَلَيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ رض أَمْرَ رَجُلًا أَنْ يُصْلِي بِالنَّاسِ خَمْسَ تَرْوِيَحَاتٍ عِشْرِينَ رَكْعَةً) ۹۶

”حضرت علی بن ابی طالب رض نے ایک آدمی کو حکم فرمایا کہ وہ لوگوں کو پانچ ترویحیں یعنی بیس رکعتیں پڑھائے ۔۔۔

اس اثر کو روایت کرنے کے بعد خود امام تیہقی نے اسے ضعیف قرار دیا ہے۔ علامہ ذہبی نے ابوالحسناء کو لا یُعْرَف [غیر معروف] اور حافظ ابن حجر نے اسے مجہول [نامعلوم] کے اوصاف سے متصف کیا ہے۔ اور التہذیب میں حافظ موصوف نے ابوالحسناء کے حالات میں لکھا ہے کہ وہ قربانی سے متعلقہ حدیث حکمة بن عینہ عن حنبش عن علی کے طریق سے بیان کرتے ہیں جس سے پتہ چلتا ہے کہ تراویح والے اس مذکورہ اثر کی سند سے دوراً وی ساقط ہو گئے ہیں لہذا یہ اثر مغضض اور ضعیف ہے۔ ۹۷

تحفة الاحوذی میں حافظ ابن حجر اور امام ذہبی کے مذکورہ اقوال نقل کرنے کے علاوہ مولانا شوق نیوی کا قول بھی نقل کیا گیا ہے چنانچہ آثار السنن کے حاشیہ پر وہ لکھتے ہیں کہ اس اثر کا سارا دار و مدار ابوالحسناء پر ہے اور وہ غیر معروف ہے۔ ۹۸

### ساتوالي اثر :

سنن کبریٰ بیہقیٰ میں حضرت علی رض سے ایک اثر ایک دوسری سند سے بھی مردی ہے جسمیں حماد بن شعیب عن عطاء ابن السائب عن ابی عبد الرحمن السلمی کے طریق سے سلمی بیان کرتے ہیں:

۹۶ تحفة الاحوذی ۳/۵۲۷ و نماز تراویح ص: ۲۲، ۲۷ عربی۔ ۹۷ نماز تراویح ایضاً۔

۹۸ التحفة ۳/۵۲۷۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

(دَعَا عَلَيْهِ الْفُرَاءُ فِي رَمَضَانَ فَأَمَرَ مِنْهُمْ رَجُلًا يُصَلِّي بِالنَّاسِ عِشْرِينَ رَكْعَةً وَكَانَ عَلَيْهِ يُوْتُرُ بِهِمْ) - ۹۹

”ماہِ رمضان میں حضرت علیؓ نے قرآن حضرات کو بلا یا اور ان میں سے ایک آدمی کو حکم فرمایا کہ وہ لوگوں کو بیس تراویح پڑھایا کرے۔ اور خود حضرت علیؓ نماز و تراویح پڑھایا کرتے تھے۔“

اس اثر کے بارے میں مولانا نیبوی شوق حنفی نے آثار السنن میں لکھا ہے : حماد بن شعیب ضعیف ہے۔ ذہبی نے میزان الاعدال میں اسکے بارے میں کہا ہے کہ اسے ابن معین وغیرہ کبار محدثین نے ضعیف کہا ہے اور تیکی نے ایک مرتبہ کہا: اس کی روایت کردہ حدیث نہیں لکھی جائیگی۔ امام بخاری نے کہا ہے کہ وہ محل نظر ہے، امام نسائی نے اسے ضعیف فرار دیا ہے اور ابن عدی نے کہا ہے: اسکی روایت کردہ اکثر احادیث ایسی ہیں جن پر اسکی متابعت نہیں کی جائیگی۔ یہ تو اس اثر کے بارے میں ایک حنفی عالم کا نقد و تصریح ہے، جبکہ ایک دوسرے عالم ابن الہمام التحریر میں لکھتے ہیں کہ جب امام بخاری کسی راوی کے بارے میں کہہ دیں کہ وہ محل نظر ہے، تو اس راوی کی بیان کردہ روایت نے قابلِ جب تھی ہے نہ قابلِ استشهاد اور نہ ہی لائق اعتبار۔ اور علامہ مبارکپوری لکھتے ہیں کہ اس اثر کی سند میں حماد بن شعیب ہے جسکے بارے میں امام بخاری نے کہا ہے کہ وہ محل نظر ہے، الہذا یہ اثر قابلِ جب و استشهاد اور لائق اعتبار نہیں ہے۔ ۱۰۰

علام البانی نے لکھا ہے کہ امام بخاری حماد کے بارے میں کبھی تو کہتے ہیں کہ وہ محل نظر ہے اور کبھی اسے منکر الحدیث کہتے ہیں اور المذاہب للسیوطی، مختصر علوم الحدیث لابن کثیر، التحریر لابن الہمام، الرفع و التکمیل لابی الحنفیات لکھنوی اور تحفۃ الاحوڑی علامہ مبارکپوری کے حوالہ سے لکھا ہے کہ نہ ایسا راوی قابلِ اعتبار ہوتا ہے اور نہ ہی اسکی روایت لائق استشهاد ہوتی ہے۔ اور دوسری بات یہ کہ محمد بن فضیل نے عدد کے سلسلہ میں حماد بن شعیب

۹۹ التحفہ ۲/۳ - ۵۲۷ - ۵۲۸، نماز تراویح ص: ۲۲، ۲۷ عربی۔ ۱۰۰ التحفہ ۳/۲ - ۵۲۸۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

کی مخالفت کی ہے کیونکہ اسکے بیان کردہ اثر میں بیس کا لفظ نہیں ہے۔ لہذا اس اصول حدیث کی روشنی سے یہ اثر منکر بھی ہوا۔<sup>۱۰۱</sup>

### آٹھواں اثر :

بیس تراویح کے سلسلے میں حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے بھی بعض آثار ملتے ہیں جن میں سے ایک اثر مصنف ابی شیبہ میں ہے جسمیں عبد العزیز بن رفیع بیان کرتے ہیں :

(كَانَ أَبُّي بُنْ كَعْبٍ) يُصَلِّي بِالنَّاسِ فِي رَمَضَانَ بِالْمَدِيْنَةِ عِشْرِينَ رَكْعَةً وَ يُؤْتُرُ بِثَلَاثَةِ

”حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ ماہ رمضان کے دوران مدینہ طیبہ میں لوگوں کو میں رکعتیں پڑھایا کرتے تھے اور تین و تر“<sup>۱۰۲</sup>

اس اثر کے بارے میں مولانا شوق نیوی حنفی نے لکھا ہے کہ عبد العزیز بن رفیع نے حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کو نہیں پایا اور علّا مہ مبارکپوری لکھتے ہیں کہ اس کا معنی یہ ہوا کہ یہ اثر منقطع ہے۔ اور صعب انصطاع پر مستزاد یہ کہ یہ اثر اس حدیث کے بھی خلاف ہے جسمیں حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کے اپنے گھر کی عورتوں کو آٹھ تراویح پڑھانے کا تذکرہ اور نبی صلی اللہ علیہ و سلیمان کا اس پر سکوت رضاہ فرماناوارد ہوا ہے۔

ایسے ہی یہ اثر اس صحیح سند والے اثر کے بھی خلاف ہے جسمیں ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے حضرت ابی بن کعب اور تمیم الداری رضی اللہ عنہما کو حکم فرمایا کہ وہ لوگوں کو گیارہ رکعتیں (بیشمول تین رکعات و تر) پڑھائیں جیسا کہ ان دونوں کی نصوص ذکر کی جا چکی ہیں۔<sup>۱۰۳</sup>

علّامہ البانی نے عبد العزیز اور حضرت ابی بن کعب رضی اللہ عنہ کے مابین پائے جانے والے انقطاع

<sup>۱۰۱</sup> نماز تراویح ص: ۷۳، ۷۵، ۷۷۔ ص: ۲۲، ۲۷ عربی۔

<sup>۱۰۲</sup> تحفۃ الاحوڑی ۵۲۸/۳، نماز تراویح ص: ۵۔ ص: ۷۶ عربی۔

<sup>۱۰۳</sup> تحفۃ الاحوڑی ۵۲۸/۳۔ ۵۲۹۔

کی وضاحت کرتے ہوئے تہذیب التہذیب کے حوالہ سے لکھا ہے کہ ان دونوں کی وفات کے مابین ایک سو سال کا فاصلہ ہے۔ (لہذا جب عبد العزیز کا حضرت ابی ۃ الریسؑ کو پانا ہی ممکن نہیں تو پھر ان سے روایت کرنا کیا حیثیت رکھتا ہے؟)۔

نواں اثر :

حضرت ابی بن کعبؓ کا یہ بیس تراویح پڑھانا ایک دوسری سند سے المختارۃ للضیاء المقدسی میں بھی مردی ہے جسمیں ابو جعفر عن ریبع بن انس عن ابی العالیۃ کے طریق سے ابوالعالیہ بیان کرتے ہیں:

(أَنَّ عُمَرَ أَمَرَ أُبَيًّا أَنْ يُصَلِّيَ بِالنَّاسِ فِي رَمَضَانَ ..... فَصَلَّى بِهِمْ عِشْرِينَ رَكْعَةً)

”حضرت عمرؓ نے حضرت ابی ۃ الریسؑ کو حکم فرمایا کہ رمضان میں لوگوں کو نماز پڑھاؤ۔۔۔ تو انہوں نے بیس رکعتیں پڑھائیں۔۔۔“ ۱۰۴

اس اثر کی سند بھی ضعیف اور اس کا متن منکر ہے۔ اسکا راوی ابو جعفر جس کا نام عیسیٰ بن ابو عیسیٰ بن ماہان ہے۔ امام ذہبی نے اسے ضعیف راویوں میں شمار کیا ہے۔ ابو زرعہ کہتے ہیں کہ وہ کثیر الوهم ہے، امام احمد کبھی تو اسے غیر قوی کہتے ہیں اور کبھی صالح الحدیث۔ فلاں نے اسے سی الحفظ (خراب حافظے والا) کہا ہے۔ البتہ بعض محدثین نے اسے ثقہ بھی قرار دیا ہے لیکن امام ذہبی الکنی امیں لکھتے ہیں کہ اس راوی کو تمام محدثین ممنوع قرار دیتے ہیں، حافظ ابن حجر نے التقریب میں سی الحفظ اور علامہ ابن قیم نے اسے صاحب المذاکیر (منکر روایات بیان کرنے والا) قرار دیا ہے۔ خصوصاً جب یہ کسی روایت کے بیان کرنے میں منفرد رہ جاتا ہے تو پھر اس روایت کو قابل صحیح ہرگز نہیں سمجھا جاتا۔۱۰۵

۱۰۴ نماز تراویح ص: ۲۷، ہص: ۲۹، عربی۔ ۱۰۵ لتفصیل: زاد المعاویہ ۲۷۵/۲۷۲، ۲۷۲۔

التقریب ص: ۲۹، ۵۷۱، نماز تراویح ص: ۲۷، ۷۷، اردو ص: ۲۹، ۷۷، عربی۔

### دسوچار اثر:

قیام اللیل مروزی میں اعمش، حضرت عبداللہ بن مسعود رض کے بارے میں بیان کرتے ہیں:

(كَانَ يُصَلِّيُ عِشْرِينَ رَكْعَةً وَيُوْتِرُ بِشَلَاثَةٍ)

حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ میں ترواتح اور تپڑھا کرتے تھے، ۲۰۶ء

علّا مبارکپوری فرماتے ہیں کہ یہ اثر منقطع ہے کیونکہ اعمش نے حضرت ابن مسعود رض کو نہیں یا۔ ۷۵

علامہ البانی نے لکھا ہے کہ یہ صرف مفقط ہی نہیں بلکہ اس اثر کو معصل کہنا زیادہ مناسب ہے کیونکہ مسند ابن مسعود رض پر گھری نظر رکھنے والا ہر شخص جانتا ہے کہ اس اثر کی سند میں اعمش اور حضرت ابن مسعود رض کے درمیان سے دوراوی ساقط ہیں، تو گویا یہ اثر مفقط بلکہ معصل ہونے کی وجہ سے ضعیف ہے۔ ۱۰۸۔

اسی طرح کے بعض دیگر آثار بھی پیش کیے جاتے ہیں جن سے بیس ترواتح ثابت کی جاتی ہیں بلکہ بعض کی رُو سے تو اس پر اجماع کا دعویٰ بھی کیا جاتا ہے جبکہ یہ دعویٰ بلا دلیل ہے جیسا کہ تفصیل آگے آرہی ہے۔ اور وہ آثار ضعیف ہیں اور ان میں صحیح بخاری و مسلم کی مرفوع احادیث رسول ﷺ کے مقابلہ کی تاب نہیں ہے۔

## ان تمام آثار کی مجموعی حیثیت :

انفرادی حیثیت سے تو بیس تراویح سے متعلقہ تمام آثار کی حالت ذکر کی جا چکی ہے کہ وہ ضعیف اور ناقابل جگہ واستدلال ہیں۔ جبکہ بعض دفعہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ کوئی حدیث یا اثر ایک سند سے تو ضعیف ہو لیکن اسکی بعض دیگر اسناد یا اطراق ایسے بھی ہوں جن سے اس سند میں پایا

<sup>٢٠</sup> تحفة الاحوذى ٥٢٩/٣، نماذج تراویح ص: ٨٧، ص: ٧٠ عربی۔

۱۰۸۔ صلوٰۃ الٰتٰ اور حص: ۱۷۔

١٧٦

صُنْجِ دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

جانے والا ضعف زائل ہو سکتا ہو یا ضعف کا سبب ختم ہو سکتا ہو تو پھر ان احادیث یا آثار کی مجموعی حیثیت باہم مل کر تقویت اختیار کر جاتی ہے، لیکن میں تراویح سے متعلقہ آثار باہم تقویت کی افادیت سے بھی عاری ہیں۔ چنانچہ علامہ محمد ناصر الدین البانی رحمۃ اللہ، جو دور حاضر میں بلاشبہ فین حدیث کے صفت اول کے ماحر ہیں، وہ اپنی کتاب صلوٰۃ التراویح میں زیر عنوان:

[هَذِهِ الرِّوَايَاتُ لَا يُقَوِّي بَعْضُهَا بَعْضًا] لکھتے ہیں کہ (حضرت عمر فاروق رض سے یا اُنکے عہدِ خلافت سے متعلقہ) سابقہ روایات اپنی کثرت کے باوجود دو وجہات کی بناء پر ایک دوسرے سے مل کر بھی تقویت اختیار نہیں کرتیں:

### پہلی وجہ:

ان روایات کے ایک دوسرے کو تقویت نہ دینے کی پہلی وجہ یہ ہے کہ روایات کی جو بظاہر کثرت نظر آتی ہے وہ ممکن ہے کہ حقیقی کثرت نہ ہو، بلکہ مخفی شکل کثرت ہو، کیونکہ ہمارے پاس حضرت سائب بن یزید رض کی روایت کے سوا دوسری کوئی روایت متصل نہیں ہے، یزید بن رومان اور تیکی بن سعید النصاری کی روایات مفقط ہیں اور ممکن ہے کہ ان روایات کا دار و مدار بھی انہی میں سے بعض پر ہو جنہوں نے پہلی روایت بیان کی ہے۔ اور اسکے علاوہ بعض دیگر احتمالات بھی ممکن ہیں اور معروف قاعدہ ہے کہ احتمال کے وجود سے استدلال ساقط ہو جاتا ہے۔

### دوسری وجہ:

ہم یہ ثابت کر آئے ہیں کہ محمد بن یوسف ثقة و ثبت راوی کے طریق سے حضرت سائب رض سے مروی گیارہ رکعتوں والی روایت ہی صحیح ہے جو کہ امام مالک نے بیان کی ہے اور جس نے اس عدد کی روایت میں امام مالک کی مخالفت کی ہے وہ اسکی خطا ہے۔ ایسے ہی محمد بن یوسف کی مخالفت کرنے والے ابن خصیفہ اور ابن ابی ذیاب کی روایتیں شاذ ہیں۔ اور علم اصطلاحات حدیث میں یہ بات طے ہے کہ شاذ روایت منکر و مردود ہوتی ہے کیونکہ وہ خطا کا نتیجہ ہوتی ہے۔ اور خطا سے تقویت حاصل نہیں ہوا کرتی۔ اور مقدمہ ابن الصلاح میں ہے:

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

”اگر کوئی راوی کسی بات کے بیان کرنے میں منفرد رہ جائے تو دیکھا جائیگا کہ اگر اس بات میں وہ اپنے سے زیادہ حفظ و ضبط والے کی مخالفت کرتا ہے تو اسکی روایت شاذ و مردود ہو گی اور اگر وہ کسی ایسے راوی کی مخالفت نہ کرتا ہو بلکہ ایک ایسی بات بیان کرے جو دوسرے کسی نے بیان نہیں کی تو اسکے عادل و حافظ اور موثق اتقان و ضبط ہونے کی شکل میں اسکا وہ اضافہ قبول کیا جائیگا۔“

اس اصول کی رو سے یہ بیس تراویح والی روایت حفظ و ضبط میں اولیٰ کی مخالفت کی بناء پر شاذ و مردود ہے اور یہ واضح بات ہے کہ علماء حدیث نے شاذ کو اسمیں پائی جانے والی خطاء کے ظاہر ہونے کی وجہ سے رد کیا ہے اور جسمیں کوئی خطانا بات ہو جائے تو پھر یہ بات کیسے معقول ہو سکتی ہے کہ اس سے کسی دوسری روایت کو تقویت دی جائے؟ لہذا ثابت ہوا کہ شاذ و منکر روایات تو معتقد ہی نہیں ہوتیں اور نہ ہی ان سے استشہاد کرنا صحیح ہے بلکہ شاذ کا وجود اور عدم وجود دونوں برابر ہیں۔ اور آگے یزید و تھجی کی منقطع روایات کے بارے میں بھی بالتفصیل ثابت کیا ہے کہ وہ دونوں بھی اصولاً ایک دوسری کو تقویت پہنچانے کے قابل نہیں ہیں۔ اور اس پر شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ اور امیر صناعی رحمہما اللہ کے تائیدی و اصولی اقوال بھی نقل کیے ہیں۔

آگے چل کر لکھا ہے: ”حضرت عمرؓ سے متعلقہ روایات کے بارے میں جو کچھ ذکر کیا گیا ہے باکل یہی یا اس سے ملتی بات ہی حضرت علی اور دیگر صحابہؓ سے مردی روایات کے بارے میں بھی کہی جائے گی بلکہ اس پر مسترد یہ کہ ان میں سے بعض سخت ضعیف ہیں جیسا کہ حضرت علیؓ سے مردی دوسرے طریق والی روایت (سابقۃ الذکر ساق تو ان اثر) ہے۔ اور وہ اس لائق نہیں کہ اس دوسرے طریق سے طریق اول تقویت اختیار کر سکے۔“<sup>۱۰۹</sup>

**ہفت روزہ الاعتصام میں ایک استثناء :**

قرآن کریم اور خصوصاً کتب حدیث میں بعض وجوہات کی بناء پر تحریف و تبدل واقع ہوا یا

<sup>۱۰۹</sup> تفصیل: صلواۃ التراویح ص: ۵۶-۵۹۔

بعض اہل علم نے اپنے نظریات کیلئے اسکا ارتکاب کیا، اور یہ تحریفات کسی ایک جگہ نہیں بلکہ کئی جگہ اور کئی مسائل میں کی گئیں، جن میں سے ہی ایک ”مسئلہ ترواتع“ سے متعلقہ ایک حدیث بھی ہے۔

ان تحریفات کے سلسلہ میں ہی حضرت العلام شیخ الحدیث مولانا سلطان محمود محمد ش جلال پوریؒ کا ایک رسالہ نعم الشہود علیؒ تحریف الغالین فی اُمی داؤ و شائع ہوا تھا۔ کئی سال کے بعد اسی ہفت روزہ ”الاعتصام“ لاہور نے بھی ”سنن ابی داؤد میں تحریف“ کے زیر عنوان شائع کیا گیا، اسی میں پہلے ایک استفتاء ہے جس میں سائل نے مولانا سلطان محمود محمد ش جلال پور پیر و والامتنان سے پوچھا ہے:

”ابو داؤد و شریف جو کہ فرید بک شال لاہور کی چھاپی ہوئی ہے، اس کی پہلی جلد کے (ص: 531) پر یوں تحریر ہے :

(حَدَّثَنَا شَجَاعُ بْنُ مُحَمَّدٍ ثَنَاهَا شِعْبَمْ أَخْبَرَنَا يُونُسُ بْنُ عَبْيَدٍ عَنِ  
الْحَسَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابَ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أَبْيِنِ كَعْبٍ،  
كَانَ يُصَلِّيُ لَهُمْ عِشْرِينَ رَكْعَةً وَلَا يَقْنُتُ بِهِمْ إِلَّا فِي النَّصْفِ  
الْأَبْaqِيُّ... الْحَدِيْثُ).

”ہمیں شجاع بن محمد نے حدیث بیان کی، ہمیں حاشم نے حدیث بیان کی، ہمیں یونس بن عبید نے حسن کے واسطے سے خبر دی کہ حضرت عمر بن خطاب رض نے لوگوں کو ابی بن کعب رض کی امامت پر اکٹھے کیا اور وہ لوگوں کو بیس رکعیں پڑھاتے تھے، اور دعا، قوت صرف نصف ثانی میں ہی پڑھتے تھے۔“

حالانکہ اسی حدیث میں ابو داؤد مطع مصر (۲۵۷) میں [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہے، اور مشکوہ مطع لاہور میں بھی [لَيْلَةً] ہی ہے ”مظاہر حق“، مطع لکھنؤ میں بھی [لَيْلَةً] ہی ہے، اس لیے [عِشْرِينَ لَيْلَةً] کی جگہ [عِشْرِينَ رَكْعَةً] (20 رکعت) فرید بک اشال والے مترجم عبد الحکیم

خان اختر کی اختراع معلوم ہوتی ہے، اور اس کے حاشیہ پر مترجم نے ایک نوٹ درج کیا ہے جو حسب ذیل ہے: ”اس حدیث کے الفاظ [کان یُصَلِّی عَشْرِینَ رَكْعَةً] کا واضح مطلب یہ ہے کہ وہ انہیں بیس رکعتیں پڑھاتے تھے، لیکن مولانا وحید الزمان صاحب نے ان لفظوں کا یہ ترجمہ کیا ہے کہ وہ لوگوں کے ساتھ بیس راتوں تک نماز پڑھا کرتے تھے، اور [عِشْرِینَ رَكْعَةً] کا بیس راتوں تک ترجمہ کر کے ممکن ہے کہ علامہ صاحب نے اپنے ہم خیال لوگوں کو مطمئن یا خوش کر لیا ہو، لیکن ترجمانی کے پرده میں حدیث کو باز تھپے اطفال بنا کر خیانت اور دھاندیلی کا ایسا ارتکاب کیا ہے کہ اہل علم کو ہرگز زیب نہیں دیتا۔ اختلافی مسائل میں اپنے موقف کو درست منوانے کے لیے احادیث میں کتر بیونت کر جانا اہل علم کا شیوه نہیں،“

وَاللَّهُ أَعْلَمُ ۔

اب استفسار یہ ہے کہ سنن ابی داؤد کے نسخے میں الفاظ [عِشْرِینَ رَكْعَةً] صحیح ہیں یا [لَيْلَةً] اور یہ کتر بیونت کس زمانہ میں ہوئی؟ اور اس کا بانی کون ہے؟

آپ کا خادم علی محمد خطیب جامع مسجد الہمدیت مداد، ڈاک خانہ خاص براستہ جنڈیالہ شیرخان ضلع و تحصیل شیخوپورہ ۔

### مدیر ”الاعتصام“ کا نوٹ :

اس پر ”الاعتصام“ کے اس وقت کے مدیر مولانا حافظ صلاح الدین صاحب یوسف (صاحب تفسیر احسن البیان) نے یہ نوٹ لکھا ہے :

”یہ عربیہ پڑھ کر سخت تعجب ہوا کہ اصل عربی نسخے میں تو ان حضرات نے تحریف کی تھی، اب بنائے فاسد علی الفاسد، کے مطابق ایک بریلوی ناشر نے اس تحریف کو اردو میں منتقل کر کے اور اس پر منکورہ حاشیہ آرائی کر کے [نا لے چورنا لے چتر] (یعنی چوری اور سینہ زوری) کا کردار ادا کیا ہے، یعنی تحریف کا کردار ادا کرنے والے خود ہیں لیکن اسے الہمدیت مترجم مولانا وحید الزمان خان مرحوم کے سرمنڈھ دیا ہے، جنہوں نے بالکل صحیح ترجمہ کیا ہے۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

فَإِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ .

بہر حال عربیضہ نگار کے اسی سوال کہ ابو داؤد میں یہ تحریف کیوں؟ کب؟ اور کیسے ہوئی؟ کے جواب میں ہم مولانا سلطان محمود صاحب حفظہ اللہ کا فاضلانہ مقالہ شائع کر رہے ہیں۔ ۱۰

جس میں ابو داؤد کے نسخے میں مذکورہ تحریف کا جائزہ لیا گیا ہے، یہ مقالہ نعم الشہود علی تحریف الغالین فی سنن ابی داؤد کے نام سے کئی سال قبل پکھلٹ کی صورت میں شائع ہوا تھا، اسے ضرورت مذکورہ کے تحت اب دوبارہ [الاعتراض] میں شائع کیا جا رہا ہے جس سے مذکورہ سوال کا جواب سامنے آ جاتا ہے [وَ هُوَ هَذَا] (ص، ی).

اس ادارتی نوٹ کے بعد محمد ڈث جلال پوری کا رسالہ نقل کیا ہے، جسکا ضروری حصہ افادہ عام کیلئے ہم یہاں پیش کر رہے ہیں :

## شیخ الحدیث مولانا سلطان محمود صاحب

### محمد ڈث جلال پوریؒ کا ایک محققانہ مقالہ

بسم اللہ الرحمن الرحیم

الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَحْدَهُ وَالصَّلٰوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى مَنْ لَا نَبِيٌّ بَعْدَهُ .

ایک پانچ و رقتی رسالہ بعنوان ”غیر مقلدین کے سفید جھوٹ کی حقیقت“ نظر سے گزرا، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ تراویح میں رکعات ہیں آٹھ نہیں، جس میں مصنف نے بہت سی غیر ذمہ داری کی باتیں لکھی ہیں، لیکن اکنہ جواب کی ضرورت نہیں، اس لیے کہ یہ مسئلہ صدیوں سے علماء کے مابین موضوع بحث رہ چکا ہے، اور اس پر فریقین کی طرف سے اس قدر لکھا جا چکا ہے کہ اب مزید

۱۰ مولانا سلطان محمود محمد ڈث جلال پوری چند سال ہوئے وفات پا گئے ہیں۔ غَفَرَ اللّٰهُ لَنَا وَلَهُ وَرَحْمَةٌ  
رَحْمَةٌ وَاسِعَةٌ۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

لکھنا ایک چھپیر خانی اور بحث برائے بحث کے علاوہ کچھ نہیں، البتہ صرف ایک بات ایسی نظر سے گزری جوئی ہے، اور خطرہ ہے کہ اس سے نئے فتنے جنم لیں گے، اس لیے ضروری سمجھتا ہوں کہ علماء اسلام کو اس پر توجہ دلائی جائے تاکہ آئندہ کے لیے اس قسم کی ناپاک تحریکوں کو دینی دفاتر میں راہ پانے سے روکا جاسکے، اور وہ بات یہ ہے کہ رسالہ مذکورہ کے صفحہ (۵) پر ابو داؤد شریف کے حوالے سے ایک حدیث کے الفاظیوں نقل کیے گئے ہیں :

(عَنْ الْحَسَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّي لَهُمْ عِشْرِينَ رَكْعَةً ۝۝۝)

”حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب نے لوگوں کو حضرت ابی بن کعب کی امامت پر اکٹھے کیا اور وہ لوگوں کو بیس رکعتیں پڑھاتے تھے۔“

یہ ہے صرف رسالہ کی عبارت، اس میں خط کشیدہ لفظ یعنی [رَكْعَةً] غلط ہے صحیح لفظ [لَيْلَةً] ہے، یعنی ابو داؤد شریف کی حدیث کے اصل الفاظیوں ہیں :

(عَنْ الْحَسَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّي لَهُمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً وَلَا يَقْنُتُ بِهِمْ إِلَّا فِي النِّصْفِ الْبَاقِيِّ، فَإِذَا كَانَتِ الْعَشْرُ الْأَوَّلُ وَآخِرُ تَحْلُفَ فَصَلَّى فِي بَيْتِهِ فَكَانُوا يَقُولُونَ أَبِقْ أَبِي ۝۝۝)

”حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن خطاب نے لوگوں کو حضرت ابی بن کعب کی امامت پر اکٹھے کیا، وہ لوگوں کو بیس راتیں تراویح پڑھاتے تھے، اور نصف ثانی کے سوادعاءِ قنوت نہیں کرتے تھے، جب

۱۱۱ بحوالہ ہفت روزہ الاسلام لاہور جلد ۱۶ شمارہ ۲۲۸ بابت ۱۸ شعبان ۱۴۲۰ھ بہ طابق ۱۶ مارچ ۱۹۹۰ء۔

۱۱۲ ابو داؤد

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

آخری عشرہ آنا تو جماعت کرانا چھوڑ دیتے اور اپنے گھر میں نماز پڑھتے اور لوگ کہتے کہ ابی بھاگ گئے ہیں ۔

یہ ہیں حدیث کے اصل الفاظ جن میں بیس راتوں کا ذکر ہے نہ کہ بیس رکعتوں کا، اور ظاہر ہے کہ [لیلۃ] کی بجائے [رُسْکَعَةً] کا الفاظ لانا اور اسے بیس تراویح کے ثبوت کے لیے متداول بنانا ایک اہم دینی کتاب میں شرمناک تحریف ہے۔ اگر سوال پیدا ہو کہ جب [لیلۃ] کی بجائے [رُسْکَعَةً] بعض مطبوعہ شخصوں میں موجود ہے تو پھر اسے تحریف کیوں کہا جائے؟ تو جواب ا عرض ہے کہ جن شخصوں میں لفظ [رُسْکَعَةً] موجود ہے، ان کی حقیقت بعد میں بیان کی جائے گی، اُس سے پہلے وہ شواہد دیکھ لیئے جائیں جو تحریف پر دلالت کرتے ہیں اور وہ کئی امور ہیں :

### پہلی شہادت :

1318ھ تک ابوداؤد کے جتنے نئے ہندوستان میں طبع ہوئے، ان سب میں [لیلۃ] کا الفاظ ہی مطبوع ہے، کہیں بھی [رُسْکَعَةً] والے نئے کا اشارہ نہیں۔ اور اسی طرح یہ دون ہند آج تک جہاں بھی یہ کتاب طبع ہوئی، ان تمام مطبوعہ شخصوں میں لفظ [لیلۃ] ہی مرقوم ہے کہیں بھی [رُسْکَعَةً] کا اشارہ تک نہیں ہے، سوائے ان دو تین شخصوں کے جن کو دیوبندی ناشرین نے طبع کرایا، جن کا ذکر بعد میں آئے گا۔

### دوسری شہادت :

جن اسلاف آئمہ و علماء نے سنن ابی داؤد کے حوالے سے یہی حدیث نقل فرمائی، ان سب نے [لیلۃ] کا الفاظ نقل کیا، کسی نے بھی [رُسْکَعَةً] کے نئے کا صراحتاً اشارہ ذکر نہیں کیا، ملاحظہ ہو [مشکوٰۃ المصایح، باب القنوت، فصل ثالث] کی پہلی حدیث، جس کو صاحب مشکوٰۃ نے یوں نقل کیا ہے :

(عَنْ أَحْسَنِ أَنْ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ صَ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أَبِي بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّي بِهِمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً وَلَا يَقْنُثُ بِهِمْ إِلَّا فِي

النِّصْفِ الْبَاقِيِّ، فَإِذَا كَانَ الْعَشْرُ الْأَوَّلُ وَآخِرُ تَخَلَّفَ فَصَلِّ فِي  
بَيْتِهِ فَكَانُوا يَقُولُونَ أَبِقْ أَبِيٌّ) ۖ ۱۱

”حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رض نے لوگوں کو حضرت ابن رض کی اقتداء میں نماز پڑھنے پر جمع کیا، وہ لوگوں کو بیس راتیں نماز پڑھاتے اور صرف نصف ثانی میں ہی دعا و قوت کرتے تھے، اور جب عشراً اخیراً تا تو جماعت کرنا چھوڑ دیتے، اور اپنے گھر میں نماز پڑھتے اور لوگ کہتے کہ ابن بھاگ گئے ہیں“.

اسی طرح نصب الرایہ لاماں الزیستی احفظ میں ہے :

(وَلِلشَّافِعِيَّةِ فِي تَحْصِيْصِهِمُ الْقُنُوتَ بِالنِّصْفِ الْأَخِيرِ مِنْ رَمَضَانَ  
حَدِيْشَانِ: الْأَوَّلُ أَخْرَجَهُ أَبُو دَاوُدَ عَنِ الْحَسَنِ أَنَّ عَمَرَ بْنَ  
الْحَطَّابِ رض جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أَبِي بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّي بِهِمْ  
عِشْرِينَ لَيْلَةً..... الْحَدِيْثُ). ۱۲

”شافعیہ کے پاس دعا و قوت کو رمضان شریف کے نصف ثانی کے ساتھ خاص کرنے کی دو دلیلیں ہیں: پہلی دلیل ابو داؤد میں ہے، حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر رض نے لوگوں کو حضرت ابن رض کی امامت میں نماز تراویح پڑھنے پر جمع کیا اور وہ لوگوں کو بیس راتیں نماز پڑھاتے تھے... اخ“.

نیز مختصراً سنن ابی داؤد لحافظ المحدث ری میں ہے :

(وَعَنِ الْحَسَنِ وَهُوَ الْبَصْرِيُّ أَنَّ عَمَرَ بْنَ الْحَطَّابِ رض جَمَعَ  
النَّاسَ عَلَى أَبِي بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّي لَهُمْ عِشْرِينَ

۱۲ نصب الرایہ، جلد ثانی، ص: ۱۲۲۔

۱۳ ابو داؤد۔

لیلۃ...الخ) ۱۵

”اور حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمرؓ نے لوگوں کو حضرت ابن بن کعبؓ کی اقتداء میں نماز پڑھنے پر جمع کیا تو وہ انھیں میں راتیں نماز (ترواتح) پڑھاتے تھے۔“

معلوم ہونا چاہیئے کہ مختصر سنن ابی داؤد امام منذری کی کتاب ہے، جس میں امام موصوف نے سنن ابی داؤد کی تلخیص فرمائی ہے، یعنی ابو داؤد کے متون حدیث کو بحذفِ اسانید ذکر فرمایا ہے، ان تینوں بزرگوں کی کتب سے منقولہ عبارات سے واضح ہو جاتا ہے کہ اصل حدیث میں [لیلۃ] ہی ہے اور انہوں نے یا ان کے علاوہ کسی دوسرے بزرگ نے کہیں بھی لفظ [رُسْكَعَةً] کا اشارہ نہیں کیا، اسی قسم کے حوالے بہت سے دیے جاسکتے ہیں، لیکن اختصار کے لیے انہی پر اکتفاء کیا جاتا ہے۔

### تیسرا شہادت :

امام یہودی رحمة اللہ علیہ نے اس حدیث کو امام ابو داؤد ہی کے واسطے سے اپنی کتاب السنن

الکبری میں مندرجہ اورایت کیا ہے جس کے الفاظ یہ ہیں :

(أَنَبَأَنَا أَبُو عَلِيٍّ الرُّوْذَبَارِيُّ أَنَا أَبُو بَكْرٍ بْنُ ذَاسَةَ فَنَّا أَبُو دَاؤُدَ ثَنَّا شُجَاعُ بْنُ مُخَلَّدٍ ثَنَّا هُشَيْمٌ أَنَا يُونُسُ بْنُ عَبَيْدٍ عَنِ الْحَسَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أُبُو بَكْرٍ كَعْبٍ، فَكَانَ يُصَلِّي بِهِمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً وَلَا يَقْنُتُ بِهِمْ إِلَّا فِي النِّصْفِ الْبَاقِي فَإِذَا كَانَتِ الْعَشْرُ الْأُولَاءِ وَآخِرُ تَحْلِفَ فَصَلَّى فِي بَيْتِهِ فَكَانُوا يَقُولُونَ أَبْقِيْ أُبُو) ۱۶۔

۱۵۔ مختصر سنن ابی داؤد لحافظ المنذری جلد ثانی ص: ۱۲۵

۱۶۔ السنن الکبری جلد ثانی ص: ۳۹۸۔

”ہمیں خبرِ دی ابو علی روز باری نے، ہمیں خبرِ دی ابو بکر بن داس نے، ہمیں حدیث بیان کی ابو داؤد نے، ہمیں حدیث بیان کی شجاع بن مخدّد نے، ہمیں حدیث بیان کی ہشیم نے، ہمیں خبرِ دی یوسف بن عبید نے، اور بتایا کہ حضرت حسن بصری بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رض نے لوگوں کو حضرت ابی رض کی اقتداء میں نمازِ تراویح پر اکٹھے کیا، وہ انہیں بیس راتیں نماز پڑھاتے تھے اور صرف نصف آخر میں دعاءِ قوت کرتے تھے، جب عشرہ آخر آتا تو جماعت کروانا بند کر دیتے اور اپنے گھر میں نماز پڑھتے اور لوگ کہتے کہ ابی بھاگ گئے ہیں۔“

### چوتھی شہادت :

روایتِ مذکورہ کے چوتھے جملے یعنی [فَإِذَا كَانَتِ الْعَشْرُ الْأَوَّلُ وَآخِرُ تَحَلُّفٍ] کا آغاز فائے تفریغ و ترتیب سے ہے اور ظاہر ہے کہ یہ جملہ دوسرے جملے یعنی [فَكَانَ يُصَلِّي بِهِمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً] پر مرتب ہے اور یہ ترتیب اس وقت صحیح ہو سکتی ہے جب اس جملہ میں لفظ [لَيْلَةً] ہی ہو، اگر اس جملہ میں لفظ [رَكْعَةً] ہو تو پھر ترتیب اور تفریغ صحیح نہیں رہتے اور باوجود فائے تفریغ یہ کے یہ عبارت بے جوڑی بن جاتی ہے [كَمَا لَا يَخْفَى عَلَى مَنْ لَهُ أَذْنٌ مُّمَارَسَةٌ بِالْعَرِيَّةِ]۔

### پانچویں شہادت :

مولانا خلیل احمد صاحب حنفی سہارن پوری نے اپنی مشہور کتاب بذل المجهود فی حلّ ابی داؤد میں اس حدیث کو جب بغرض شرح لکھا ہے تو لفظ [لَيْلَةً] ہی کوڈ کر کیا ہے اور اسی پر اپنی شرح کی بندی درکھی ہے، ان کی عبارت یہ ہے :

(فَكَانَ أَبِي يُصَلِّي لَهُمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً وَلَا يَقْنُثُ بِهِمْ إِلَّا فِي الْصِّفِيفِ الْبَاقِي، الظَّاهِرُ أَنَّ الْمُرَادَ مِنَ الْبَاقِي الْعَشْرُ الْأَوْسَطُ كَانَهُ لَا يَقْنُثُ إِلَّا فِي الْعَشَرَةِ الْثَّانِيَةِ وَأَمَّا الْعَشَرَةُ الْثَالِثَةُ فَيَتَحَلَّفُ فِيهَا فِي

بَيْتِهِ وَيَنْفَرُدُ عَنِ النَّاسِ فَإِذَا كَانَتِ الْعَشْرُ الْأُولَاءِ أَخْرُ تَخَلَّفُ أُبَيُّ عَنِ  
الْمَسْجِدِ فَصَلَّى فِي بَيْتِهِ وَكَانُوا أَيُّ النَّاسُ يَقُولُونَ أَبِقَ أَيُّ فَرَّ  
فَهَرَبَ أُبَيُّ). ۷۱

”حضرت ابی چھپلے لوگوں کو بیس راتیں نماز پڑھاتے اور دعاء قنوت صرف نصف اخیر میں ہی کرتے تھے، بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ نصف اخیر [یا نصف باقی] سے مراد عشرہ و سطی ہے گویا وہ صرف عشرہ و سطی میں دعاء قنوت کرتے تھے، رہا عشرہ اخیرہ تو اس میں وہ جماعت کرنا ہی چھوڑ جاتے تھے اور لوگوں سے الگ تھلک اپنے گھر میں اکیلے نماز پڑھتے تھے، جب عشرہ اخیرہ آتا تو وہ مسجد سے الگ ہو جاتے اور اپنے گھر میں تراویح پڑھتے تو لوگ کہتے کہ ابی بھاگ گئے ہیں“.

اس عبارت سے واضح ہے کہ مولانا نے دوسرے علماء کے خلاف نصف باقی سے بیس راتوں کا آخری نصف یعنی درمیانہ عشرہ مراد لیا ہے، حالانکہ باقی علماء نے بالخصوص شوافع نے الصف الباقی سے رمضان کا آخری نصف مراد لیا ہے اور مولانا کا یہ مراد لینا تب صحیح ہو سکتا ہے کہ جب لفظ [عِشْرِينَ لَيْلَةً] کا ہو، اگر لفظ [عِشْرِينَ رَكْعَةً] کا ہو تو پھر اس کا نصف باقی تو آخری دس رکعتیں ہوں گی نہ کہ رمضان کا درمیانہ عشرہ اور غالباً مولانا نے یہ توجیہہ اس لیے کی ہے کہ شوافع کا نہ ہب ہے کہ قنوت الوتر رمضان کے نصف آخر کے ساتھ خاص ہے، اور وہ لوگ اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں، اب اس توجیہہ سے یہ حدیث ان کا متدل نہیں بن سکے گی، بہر حال اس کی توجیہہ کچھ بھی کیوں نہ ہو، مولانا نے اس لفظ کو [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہی قرار دیا ہے [رَكْعَةً] نہیں.

۷۱ بذلُ المجهود فی ابی داؤد مولانا خلیل احمد سہارپوری، بحوالہ ہفت روزہ الاعتصام لاہور ۱۹۸۸/۸/۱۱ء مقالہ حضرۃ العلام محمد شجاع پوری۔

پھر یہ بات بھی زیر غور رہنی چاہیئے کہ امام ابو داؤد کی سنن کے نسخے جات جو آپ کے شاگردوں نے آپ سے نقل کیے معتقد ہیں، جن میں سے زیادہ متعارف تین ہیں، ابو علی ذوالوی کا نسخہ جو ہمارے بلا دیں مطبوع ہے اور ابن داسہ کا، اور ابن الاعربی کا، ان نسخوں میں اختلافات ہیں، کہیں اختلافات لفظی اور کہیں الفاظ کی کمی یا مشی یا روایات کی کمی زیادتی، اور ان اختلافات کو بالعموم شرح اسے بیان کر دیا ہے اور خصوصاً مولانا خلیل احمد صاحب نے بھی، جیسا کہ انہوں نے حضرت علیؑ کی تَحْتَ السُّرْرَةَ والی حدیث کو ابن الاعربی کے نسخے سے نقل فرمادیا ہے ان کی عبارت یہ ہے:

(وَاعْلَمُ أَنَّهُ كَتَبَ هُنَّا عَلَى الْحَاشِيَةِ أَحَادِيثَ مِنْ رِوَايَةِ ابْنِ الْأَعْرَابِيِّ فِي نَاسِبٍ لَنَا أَنْ نَذْكُرَهَا، ثُمَّا مُحَمَّدُ بْنُ مَحْبُوبٍ الْبَنَانِيُّ بِنُوْنَيْنِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ الْبَصْرِيُّ قَالَ ثُمَّا حَفْصُ بْنُ عِيَاثٍ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ إِسْحَاقِ الْوَاسِطِيِّ أَبُو شَيْبَةَ ضَعِيفٌ عَنْ زَيَادِ بْنِ رَيْدٍ السُّوَائِيُّ الْأَغْصَمُ بْنُمَهْمَلَتَنِ الْكُوفِيُّ مَجْهُولٌ عَنْ أَبِي جَحِيفَةَ وَهَبِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ السُّوَائِيُّ بِضَعِيفِ الْمُهَمَّلَةِ وَالْمَدِيْكَنِيِّ صَحَابِيٌّ مَعْرُوفٌ صَاحِبُ عَلِيًّا، أَنَّ عَلِيًّا قَالَ: مِنَ السُّنْنَةِ وَضُعُّ الْكَفِ عَلَى الْكَفِ فِي الصَّلَاةِ تَحْتَ السُّرْرَةِ .  
رَوَاهُ أَخْمَدُ وَأَبُو داؤدَ وَقَالَ الشُّوْكَانِيُّ الْحَدِيثُ ثَابِثٌ فِي بَعْضِ نُسَخِ أَبِي دَاؤَدَ وَهِيَ نُسْخَةُ ابْنِ الْأَعْرَابِيِّ وَلَمْ يُوْجَدْ فِي غَيْرِهَا..... الخ) (۱۸)

اور یہ بات بھی علم میں رہے کہ انہوں نے حاشیہ میں اس مقام پر ابن الاعربی سے کئی احادیث لکھی ہیں، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ انہیں ذکر کر دیں۔ روایۃ سند کے اسماء اور اسکے صحیح

(۱) بذل المجهود جلد ثانی (ص: ۲۳)۔

ضبط کے بعد کہتے ہیں کہ حضرت علیؓ نے فرمایا:

”سنن یہ ہے دائیں ہتھیلی کو بائیں ہتھیلی کے اوپر، ناف کے نیچے باندھا جائے۔“

اس حدیث کو امام احمد و ابو داؤد نے روایت کیا ہے، امام شوکانی کہتے ہیں کہ یہ حدیث ابو داؤد کے بعض نسخوں میں موجود ہے، یعنی ابن الاعربی کے نسخہ میں موجود ہے اور اسکے علاوہ دوسرے کسی نسخہ میں نہیں ہے۔

ملاحظہ ہو کہ کس طرح مولانا نے اس مقام پر دوسرے نسخے کی روایت اس جگہ بیان فرمائی کہ اس کی شرح بھی کر دی اور اپنے دلائل متعلقہ تھت السُّرَّہ میں اس کو بھی پیش کر دیا، اب اگر حضرت ابیؓ کی حدیث میں بھی نسخوں کا اختلاف ہوتا اور کہیں بھی لفظ [رَكْعَةً] کا وجود ہوتا تو مولانا اپنے استدلال کی خاطر اس کا ذکر فرماتے اور اپنے متدلّات میں ایک دلیل بڑھا لیتے، حالانکہ بیس (20) رکعات ثابت کرنے کے لیے انھوں نے علامہ شوق نیوی کی کتاب آثار السنن میں سے وہ روایتیں بھی نقل کر دی ہیں جن کے جوابات کئی بار علمائے حدیث دے چکے ہیں، لیکن اس روایت کے بارے میں اشارہ تک نہیں فرمایا، ان مذکورہ بالاشواہد سے واضح ہو جاتا ہے کہ اصل لفظ [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہی ہے اور اس کو [عِشْرِينَ رَكْعَةً] بنانا تحریف ہے۔

یہ تحریف کب ہوئی؟ کس نے کی؟ اور کیوں کی؟

ہم پہلے واضح کر چکے ہیں کہ ہند میں ۱۳۱۸ءی احتک جتنے نسخ سنن کے مطبوع ہوئے ان سب کے سب میں [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہی مطبوع ہے اور کسی قسم کا کوئی اشارہ نسخوں کے اختلاف کا نہیں ہے، البتہ جب مولانا محمود حسن کے حواشی کے ساتھ سنن کو چھپوا یا گیا تو ناشرین نے خود یا کسی کے مشورہ سے متن میں [لَيْلَةً] اور اس کے اوپر [ن] کا نشان دے کر حاشیہ پر [رَكْعَةً لَكَھِدِیَا]، اس کے بعد جب مولانا فخر الحسن کے حواشی کے ساتھ طبع کرایا گیا تو اس کے متن میں [رَكْعَةً لَكَھِ] اور اس کے اوپر [ن] کا نشان دے کر حاشیہ پر [لَيْلَةً لَكَھِدِیَا] تاکہ یہ تاثر عام ہو جائے کہ یہاں نسخوں کا اختلاف ہے، اسی طرح بذل الحجود کے ساتھ سنن ابی داؤد کی طبع کے وقت متن

میں [لیلۃ الکھا اور اوپر [ان] کا نشان دے کر حاشیہ پر] رَسْكَعَةً لکھا، اور اس کے ساتھ یہ عبارت لکھ دی [کَذَا فِي نُسْخَةِ مَقْرُوءَةٍ عَلَى الشَّيْخِ مَوْلَانَا مُحَمَّدِ إِسْحَاقِ رَحِمَهُ اللَّهُ بِغیر اس وضاحت کے کہ یہ عبارت کس کی ہے؟ اس نسخہ کو کس نے دیکھا تھا اور کہاں دیکھا تھا اور اب وہ نسخہ کہاں ہے؟ یاد رہے کہ یہ عبارت مولانا کی شرح کی عبارت میں نہیں بلکہ اصل کتاب یعنی سنن ابی داؤد کے حاشیہ پر لکھی گئی ہے، پس یہ عبارت مجہول القائل ہونے کی بناء پر ناقابل اعتماد ہے۔ اب ظاہر ہے کہ اس پوری کی پوری کارروائی سے یہ تاثر دینا مقصود تھا کہ سنن ابی داؤد کے بعض شخصوں میں [عِشْرِينَ رَسْكَعَةً] موجود ہے تاکہ اس حدیث کو بیس (20) رکعات تراویح کے ثبوت میں پیش کیا جاسکے، لیکن شواہد کے ہوتے ہوئے اس کارروائی کو ایک فتح کی تدليس اور تلیس نہ سمجھا جائے تو کیا کہا جائے؟ اگر کوئی کم فہم یہ شہہ پیدا کرنے کی کوشش کرے کہ کیا یہ ہو سکتا ہے کہ ایسے علماء کے نام پر اور انکے حواشی کے ساتھ کتا میں چھپوائی جائیں اور ان کتابوں میں ایسی تحریف کی جائے اور وہ خود یا ان کے شاگرد جو بڑے بڑے علماء ہیں، اس پر خاموش رہیں، یہ کیسے ممکن ہے؟ تو انہیں معلوم ہونا چاہیئے کہ یہ ممکن اور ناممکن کی بحث بے فائدہ ہے، دنیا میں اس سے بڑی آن ہونی باتیں ہو چکیں اور آج تک موجود ہیں اور کسی کو بھی سوائے زبانی با توں کے ان کی اصلاح کی توفیق نہیں ملی، حضرت مولانا محمود الحسن صاحب سے کون واقف نہیں؟ اور ان کی کتاب ”ایضاح الادله“ کو کون نہیں جانتا؟ جو مولانا نے ایک الہامدیت عالم کے جواب میں لکھی، جب کہ اس عالم نے رَتَقْلِیدِ پُرَآیت ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوْهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُوْلِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَالآيُوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيْلًا☆﴾ سے استدلال کیا تو مولانا نے اس کا جواب دیا اور اپنے خیال میں اس کے جواب میں ایک آیت بھی لکھ دی اور اسی اپنی پیش کردہ آیت کو متدل بنایا۔ لیکن اس آیت کا موجودہ کلامِ مجید میں کہیں بھی وجود نہیں، وہ لکھتے ہیں:

”اب اس سے صاف ظاہر ہے کہ فی الحقيقة حکم تو حکم خداوندی ہے اور منصب حکومت

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

انبیاء کرام علیہم السلام و امام و قاضی و آئمہ مجتہدین یا دیگر اولوا الامر عطاے خداوند متعال بعینہ اس طرح پر ہوگا، جیسے منصب حکم، حکام ماتحت کے حق میں عطاے حکام بالادست ہوتا ہے اور جیسے اطاعت حکام ماتحت سراسر اطاعت حکام بالادست سمجھی جاتی ہے، اسی طرح پر اطاعت انبیاء کرام علیہم السلام و جملہ اولی الامر بعینہ اطاعت خداوند جل جلالہ خیال کی جائے گی اور متبعین انبیاء کرام اور دیگر اولی امر کو خارج از اطاعت خداوندی سمجھنا ایسا ہوگا جیسا متبعین حکام ماتحت کو کوئی کم فہم خارج از اطاعت حکام بالادست کہنے لگے یہی وجہ ہے کہ یہ ارشاد ہوا: [فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَأُولَئِكُمْ أَمْرُ مِنْكُمْ] ۔

ظاہر ہے کہ اولی الامر سے مراد اس آیت میں سوائے انبیاء کرام علیہم السلام اور کوئی ہیں، سو دیکھیے اس آیت سے صاف ظاہر ہے کہ حضرات انبیاء و جملہ اولوا الامر واجب الاتباع ہیں، آپ نے آیت: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ تو دیکھ لی اور آپ کو یہ اب تک معلوم نہ ہوا کہ جس قرآن کریم میں یہ آیت ہے، اسی قرآن میں آیت مذکورہ بالامروضہ احرق بھی موجود ہے، عجب نہیں کہ آپ دونوں آیتوں کو حسب عادت متعارض سمجھ کر ایک کے ناسخ اور دوسری کے منسوخ ہونے کا فتوی اگلے نگیں، اتنی۔ ۱۹

سابقہ عبارت کو غور سے دیکھا جائے کہ مولانا مرحوم کس طرح الہمذیث عالم کی پیش کردہ آیت: ﴿فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ﴾ کے مقابلہ میں ایک دوسری آیت پیش کر رہے ہیں جس کے الفاظ یہ ہیں ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ وَأُولَئِكُمْ أَمْرُ مِنْكُمْ﴾ اور کس طرح اس عالم الہمذیث پر چھپتی کتے ہوئے فرماتے ہیں کہ وہ آیت تو دیکھ لیں یہ دوسری آیت معروضہ احرق کا آپ کو اب تک پتہ نہیں چلا، اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ یہ دوسری آیت جس کا تعارف مولانا ”آیت مذکورہ بالامروضہ احرق“ کے الفاظ سے کرا رہے ہیں، قرآن مجید کے کس پارہ میں ہے؟ یہ کتاب مولانا کے نام پر چھپی اور غالباً آپ کی زندگی میں چھپی اور آپ کے شاگردوں نے جو بڑے بڑے علماء

۱۹) ”ایضاح الأدلة“ (ص: 97) ۔

تھے دیکھی، کیا کسی کو توفیق ملی کہ اس کی اصلاح کرے، اگر یہ ناممکن سی بات وجود میں آسکتی ہے تو پھر اس قسم کی کسی بھی کوتاہی کو جو کسی سے بھی سرزد ہو، ناممکن نہیں کہا جا سکتا اور اس قسم کی کوتاہیوں کی کوئی توجیہ نہیں ہو سکتی سوائے اسکے کہ : ”العِصْمَةُ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ خَاصَّةٌ“<sup>۱۲۰</sup> حکیم مولانا محمد اشرف صاحب سندھو<sup>۱۲۱</sup> کی تحقیقات کا خلاصہ :

کتب حدیث میں تغیر و تبدل کے سلسلہ میں حکیم مولانا محمد اشرف صاحب سندھو<sup>۱۲۲</sup> نے اپنی کتاب ”نتائج التقليد“ میں بڑی تفصیل ذکر کی ہے، چنانچہ موصوف لکھتے ہیں :

”سنن ابی داؤد ایسی مشہور و معروف اور مستند درسی کتاب جو صحاح سنتہ کا جزء شمار کی جاتی ہے، اس میں نمازِ رات کی جماعت کا ابتدائی واقعہ بلفظ یوں مردی ہے :

(عَنِ الْحَسَنِ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ جَمَعَ النَّاسَ عَلَى أُبَيِّ بْنِ كَعْبٍ فَكَانَ يُصَلِّيُ بِهِمْ عِشْرِينَ لَيْلَةً وَلَا يَفْتُنُ بِهِمْ .....)  
الْحَدِيثُ.)<sup>۱۲۳</sup>

”حضرت حسن بصری رحمہ اللہ بیان کرتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق<sup>رض</sup> نے لوگوں کو حضرت ابی بن کعب<sup>رض</sup> کی امامت پر اکٹھے کیا، وہ انھیں بیس راتیں تراویح پڑھاتے اور دعاء قوت نہیں کرتے تھے، سوائے ...).

الغرض دنیا بھر کے مطبوعہ اور قدیم قلمی نسخوں میں یہ حدیث [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہی کے لفظ سے منقول ہے، نہ صرف یہی بلکہ علامہ مولی الدین رحمہ اللہ ایسے مشہور محدث نے مشکوٰۃ المصایبیح میں بھی یہ حدیث ابو داؤد کے نام سے [عِشْرِينَ لَيْلَةً] ہی کے لفظ سے نقل کی ہے، چنانچہ مشکوٰۃ شریف کے جمیع قلمی اور تمام مطبوعہ نسخوں میں یہ حدیث اسی لفظ سے پائی جاتی

۱۲۰ ہفت روزہ الاعتصام بابت 23 ذوالقعدہ 1408ھ بمقابل 8 جولائی 1988ء

۱۲۱ سنن ابی داؤد، باب القنوت فی الوتر، مطبوعہ مصرا باب داؤد مطبوعہ قادری دہلی ۲۷ء جلد اول

(ص: ۲۰۱)، ابو داؤد مطبوعہ محمدی دہلی ۲۷ء جلد اول (ص: ۲۰۳)۔

ہے، ملاحظہ ہو: مشکوٰۃ مطبوعہ نور محمد حنفی نقش بندی (ص: 115) باب قنوت فی الوتر، فصل ثالث، مرقاۃ المفاتیح شرح مشکوٰۃ المصایب [ملأ علی قاری] مطبوعہ مصر (ص: 167) فصل ثالث، اشعة اللّمعات [شیخ عبدالحق] شرح المشکوٰۃ، باب قنوت فی الوتر، فصل ثالث۔

پہلا جملہ:

(شیخ الہند) مولوی محمود الحسن صاحب نے سنن ابو داؤد مطبوعہ مجتبائی دہلی کی تصحیح کرتے وقت اس حدیث کے متن میں تو لفظ [عشرین لیلۃ] ہی رہنے دیا، لیکن تصدیق و تائید حنفیت کے لیے [لیلۃ] پر نسخہ کا نشان دے کر حاشیہ میں یوں لکھا: [رُكْعَةً كَذَا فِي نُسْخَةٍ مَقْرُوءَةٍ عَلَى الشَّيْخِ مَوْلَانَا مُحَمَّدِ إِسْلَحَقِ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى] ۲۲

دوسرہ جملہ:

مولوی خلیل احمد صاحب سہارن پوری نے شیخ الہند کی تصحیح کردہ ابو داؤد کو پسند کرتے ہوئے بذل المجهود فی حلّ ابی داؤد اس پر کھی ہے، اور باب قنوت فی الوتر کی حدیث [عشرین لیلۃ] کے متن اور حاشیہ کو اسی طرح بحال رکھتے ہوئے خاموشی اختیار کی ہے، یعنی متن ابو داؤد میں تو [عشرین لیلۃ] ہی رکھا اور حاشیہ پر لکھ دیا [رُكْعَةً كَذَا فِي نُسْخَةٍ مَقْرُوءَةٍ عَلَى الشَّيْخِ مَوْلَانَا مُحَمَّدِ إِسْلَحَقِ رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى]. ملاحظہ ہو: بذل اجھود (ص: 368) گویا آنے والی نسلوں کو دھوکا دیا ہے کہ سنن ابی داؤد میں [عشرین لیلۃ] اور [عشرین رُكْعَةً] دونوں طرح آیا ہے، حضرت شیخ محمد اسحاق محدث دہلوی کے درس پر افتاء کی حقیقت کو جاننے کے لیے حضرت شیخ کے خاص خنفی تلامذہ سے مولانا احمد علی صاحب سہارن پوری رحمہ اللہ جو خاص طور پر حضرت شیخ کے درس کا حوالہ ذکر کرنے کے عادی ہیں، انکے حاشیہ کا دیکھ لینا ضروری ہے۔ چنانچہ صحیح بخاری [باب إِذَا أَقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَلَا صَلَاةٌ إِلَّا مَكْتُوبَةٌ] کے

۲۲ ابو داؤد جلد اول، ص: ۲۱۹۔

حاشیہ میں بغیر اپنی تحقیق کیے صرف حضرت شیخ الہند کے قول سے [إِلَّا رَسْكَعَيُّ الْفَحْرُ] یعنی کا حوالہ لکھا ہے، اگر سہارن پوری صاحب رحمہ اللہ [رَسْكَعَةً] والنسخہ کا ذکر درس شیخ میں سُن پاتے تو اپنے حاشیہ مشکوہہ یا بخاری میں ضرور ذکر کرتے، اور ایسے ہی حضرت شیخ کے دوسرے تلمیذ نواب قطب الدین صاحب نے بھی ”مظاہرُ الحق“ میں ذکر نہیں کیا، پھر شیخ کے قریب کے زمانہ میں دو خفی بزرگوں کی تصحیح سے سنن ابو داؤد کے دونوں مطبوع ہیں، ایک قادری دہلوی اور دوسرے محمدی دہلوی تھے، ان میں بھی خفی بزرگوں نے [رَسْكَعَةً] والنسخہ کا ذکر نہیں کیا، جو اس امر کی مجسم دلیل ہے کہ یہ سب بعد کی ساخت پر داخل ہے۔

### تیسرا حملہ :

مولوی فخر الحسین اور فیض الحسن صاحبان گنگوہی رکن رکن دیوبند دنوں باپ بیٹے نے ابو داؤد مطبوعہ مجیدی کانپور 1345ھ کی تصحیح و حواشی کرتے ہوئے [رَسْكَعَةً] کو متن حدیث میں لکھ کر اصل پر [نسخہ] کا نشان دیتے ہوئے حاشیہ میں [لَيْلَةً] کو نسخہ قرار دے دیا، ملاحظہ ہو: ابو داؤد (ص: 202) مع حاشیہ تعلیق الحمود جلد اول مطبوعہ مجیدی کانپور۔

### چوتھا حملہ :

چوتھے شہسوار نے ابو داؤد مطبوعہ نوکلشور کی تصحیح کرتے ہوئے پہلے تینوں سے بڑھ چڑھ کر بوہر یوں لکھا ہے کہ [عِشْرِينَ لَيْلَةً] کو متن حدیث میں ہی [عِشْرِينَ رَسْكَعَةً] کر دیا، ملاحظہ ہو: ابو داؤد (ص: 203) مطبوعہ نوکلشور۔

### پیس تراویح پر دعوائے اجماع اور اسکی حقیقت :

بعض لوگوں نے دعویٰ کیا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ کا حضرت عمر فاروق رض کے عہد خلافت میں بیس رکعات تراویح پر اجماع ہو گیا تھا اور پھر تمام شہروں میں اسی پر عمل برقرار رہا جیسا کہ علامہ عینی نے عمدۃ القاری (۱۷۸/۱۷۳) میں، علامہ پیغمبر نے مجمع الزوائد (۱۷۳/۱۷۲) میں اور ملا علی قاری نے مرقاۃ شرح مشکوہہ (۱۷۵/۲) میں ذکر کیا ہے۔

## علّامہ مبارکپوری کی تحقیق :

جبکہ علّامہ مبارکپوری لکھتے ہیں کہ یہ دعویٰ بالکل باطل ہے، کیونکہ خود علّامہ عینی نے عمدۃ القاری میں کہا ہے کہ عدد رکعاتِ تراویح کے بارے میں بکثرت اقوال پائے جاتے ہیں اور امام مالک رحمہ اللہ نے کہا ہے کہ واقعہ حرمہ سے پہلے یعنی تقریباً ایک سو اور چند سال سے زیادہ عرصہ سے لیکر آج تک مدینہ منورہ میں اڑتیس رکعاتِ تراویح اور ایک رکعت و ترپر عمل ہوتا آرہا ہے، جبکہ خود اپنے لیئے امام دارالاہمۃ حضرت امام مالک رحمہ اللہ نے گیارہ رکعتیں اختیار فرمائیں۔ اور معروف فقیہہ اسود بن یزید چالیس رکعاتِ تراویح اور سات رکعاتِ وترپر حدا کرتے تھے۔ اور ان کے علاوہ باقی اقوال بھی پیشِ نظر رکھیں جو علّامہ عینی نے ذکر کیے ہیں (جنکے بارے میں اس موضوع کے شروع میں اشارہ کیا جا چکا ہے)۔

اب ان سب اقوال کو پیشِ نظر رکھ کر ہمیں کوئی بتائے کہ میں تراویح پر اجماع کہاں ہوا؟ اور تمام شہروں میں اس پر عمل برقرار کیسے رہا؟ ۱۲۳

## شیخ البانی کا نظریہ :

علّامہ مبارکپوری کے اس اجماع کو بالکل باطل قرار دینے کا تذکرہ کرنے کے بعد شیخ البانی لکھتے ہیں کہ اسکی مزید تائید اس بات سے بھی ہوتی ہے کہ اگر اجماع کا یہ دعویٰ صحیح ہوتا تو متاخرین فقہاء اسکی مخالفت نہ کرتے حالانکہ تراویح کے بارے میں آٹھ سے کم اور زیادہ دونوں قسم کے اقوال پائے جاتے ہیں لہذا صرف کسی کتاب میں اجماع کا ذکر کر دینے سے اجماع ثابت نہیں ہو جاتا اور پھر جب کسی ایسے اجماع کی حقیقت معلوم کرنے کیلئے جستجو کی جاتی ہے تو ہم اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ اجماع کے بارے میں ایسے اکثر دعوے غلط ہیں مثلاً بعض لوگ تین رکعات و ترپر اجماع کے مدعی ہیں، حالانکہ بکثرت صحابہ ﷺ سے ایک و ترپر ہنا بھی ثابت ہے۔ ۱۲۴

۱۲۳ تحفہ الاحوذی ۳/۱۵۳ - ۱۵۳۲۔ ۱۲۴ نماز تراویح ص: ۹۷ اردو، ص: ۷۷ عربی۔

## نواب صدیق حسن خاں کا ارشاد :

اجماع کے متعلق علاً مذکور نواب صدیق حسن خاں (والی ریاست بھوپال) صحیح مسلم کی شرح السراج الوہاج کے مقدمہ میں رقمطراز ہیں :

”اجماع کا ذکر کرنے میں بہت زیادہ سہل انگاری سے کام لیا گیا ہے۔ جو شخص فقہی مذاہب سے معمولی واقفیت رکھتا ہے وہ جانتا ہے کہ فقہی مذاہب کے پیروکار اس خیال میں بتلا ہیں کہ فلاں مذاہب کے پیروکار جس مسئلہ پر متفق ہو چکے ہیں انکا وہ اتفاق گویا اجماع ہے۔ میرے نزدیک اس قسم کا خیال بہت ہی فاسد ہے۔ نیچتاً معمولی بصیرت رکھنے والا کوئی شخص جب دیکھے گا کہ فلاں کام عوام میں رواج پذیر ہے تو وہ اس پر اجماع کی چھاپ لگانے کی کوشش کرے گا، اگرچہ اسکے اس غلط فعل سے مخلوقِ الہی کو عظیم خطرات سے ہی کیوں نہ دوچار ہونا پڑے۔ کسی دلیل کی روشنی میں تو اس قسم کا فیصلہ عوام الناس پر ٹھونسا جاسکتا ہے، لیکن اکثر و بیشتر دیکھا گیا ہے کہ دعوائے اجماع میں حزم و احتیاط کو ملحوظ خاطر نہیں رکھا جاتا بلکہ مشہور چار فقہی مکاتب فکر جس مسئلہ میں متفق الرائے ہوں، وہ اس اتفاق کو اجماع سے تعبیر کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ متاخرین علماء میں سے امام نووی اور ایسے ہی بعض دیگر علماء دعوائے اجماع کے معاملے میں غیر محتاط ہیں۔ صحیح مسلم پر انکی شرح میں اسکی مثالیں دیکھی جاسکتی ہیں۔

لیکن یاد رہے کہ محققین علماء ایسے اجماع کو جتنے نہیں مانتے کیونکہ مذاہب اربعہ کے وجود میں آنے سے پہلے والے تین زمانوں کو خیر القرون قرار دیا گیا ہے اور آئندہ اربعہ کا دور خیر القرون میں سے نہیں ہے۔ اور پھر انکے دور میں بھی انکے علاوہ کتنے ہی کبار اہل علم موجود تھے جو کہ درجہ اجتہاد پر فائز تھے۔ اور پھر انکے دور سے لیکر دور حاضر تک ہر عہد میں مشہور اہل علم فضل موجود رہے ہیں جو کہ اجتہاد و استنباط کی دولت سے ہر ہو رہی تھے اور اس حقیقت سے کوئی بھی مُنصف مزاج شخص انکا نہیں کر سکتا، اگرچہ دور حاضر میں راوی اعتماد اخیار کرنا اور انصاف کی بات کہنا کارے دار و۔

غرض کسی مسئلہ میں صرف آئندہ اربعہ کے اتفاق کر لینے کو اجماع قرار دینا ان آئندہ اہل علم کے ساتھ

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

نا انصافی ہے جو کہ خود ان آئمہ اربعہ کے عہد میں علمی جاہ و جلال رکھتے تھے اور انکے علم و فضل کا طفظہ چار دانگِ علم میں پھیلا ہوا تھا، ۱۲۵

امام شوکانی کا نقطہ نظر :

عموماً جب بعض کتب میں "اجماع" کی بحث کو دیکھا جاتا ہے تو قاری اس نتیجہ پر پہنچتا ہے کہ جس نے اجماع کو نقل کیا ہے اسے اس مسئلہ میں اختلاف کا علم ہی نہیں ہو سکتا اور ظاہر ہے کہ نقل کے عدم علم سے اختلاف کا عدم وجود تو ہرگز لازم نہیں آتا، زیادہ سے زیادہ اس اجماع کو ظن کے ساتھ تعبیر کیا جاسکتا ہے اور ظن کو اجماع کی دلیل قرار دینا صحیح نہیں جبکہ ظن جھٹ ہی نہیں اور اجماع جھٹ ہے لہذا کسی ایک شخص کے ظن سے پوری امت کو کسی فعل کا پابند کیسے بنایا جاسکتا ہے؟ الختصر، جس اجماع کی بنیاد نظری قضایا پر استوار ہوگی ایسے اجماع کو ٹھکرانے میں کسی پس و پیش سے ہرگز کام نہ لیا جائے، جبکہ جمہور علماء اصول کا کہنا ہے کہ اجماع میں اخبارِ آحاد کو بھی شرف قبولیت نہیں نواز اچایگا۔ ۱۲۶

اس موضوع کی مزید تفصیل التقریب للقاضی، حصول المامول للشوکانی، دلیل الطالب للتواب اور احکام الاحکام لابن حزم وغیرہ کتب میں دیکھ سکتے ہیں۔

خلاصہ کلام :

سابقہ گفتگو کا خلاصہ یہ ہوا کہ میں تراویح پر اجماع کا دعویٰ بلا دلیل ہونے کی وجہ سے باطل ہے اور اس عدد پر استمرار و دوام کا دعویٰ بھی اسی قبیل سے ہے۔ اور حضرت عمر رض سے صحیح سند کے ساتھ گیارہ رکعتیں (آٹھ تراویح + تین وتر) ہی ثابت ہیں، اور میں کی تمام روایات ضعیف و ناقابل جھٹ ہیں۔ پھر امت کے اجماعی مسائل کو جمع کرنے والے قدیم عالم امام ابن المندز ر (318ھ) نے اپنی کتاب الاجماع میں اسکا ذکر تک نہیں کیا۔ ۱۲۷

۱۲۵ مقدمہ السراج الوہاج فی کشف مطالب صحیح مسلم ابن الحجاج ۱/۳۷، بحوالہ سابقہ ص: ۹۷-۸۰، ص: ۷۲-۷۳ عربی ۱۲۶ بحوالہ نماز تراویح ص: ۸۰-۸۱، ملخصاً ۷۳-۷۲ عربی،

وبل الغمام حاشیہ شفاء الاول للشوکانی ۱۲۷ دیکھیے: الاجماع تحقیق ڈاکٹر صغیر احمد

البته موسوعۃ الاجماع فی الفقه الاسلامی کے شامی مؤلف شیخ سعدی ابو حبیب نے حال ہی میں جو یہ کتاب (۱۳۹۴ھ، ۱۹۷۴ء میں) مرتب کی تو اس میں المعنى / ۲۱۳۹ / اور بدایۃ الجتہد / ۲۰۲۱ / کے حوالہ سے لکھ دیا کہ نمازِ تراویح میں رکعتیں ہیں اور یہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا عمل ہے اور انکے عہدِ خلافت میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا اسی عدد پر اجماع ہو گیا تھا۔ ۱۲۸

جبکہ اس دعوے کی حیثیت متعین کرنے کیلئے تفصیل ہم نے ذکر کر دی ہے، اسکی روشنی میں یہ فیصلہ کرنا بہت آسان ہے کہ اس دعویٰ کے وقت حزم و احتیاط سے کام نہیں لیا گیا بلکہ یہ سراسر جلد بازی کا نتیجہ ہے، ورنہ صحیح الاسناد آثار سے عہد فاروقی میں اور خصوصاً حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا ارشاد گیارہ رکعتوں کی دلیل ہے، اور مرفوع احادیث اس پر ممتاز ہیں جن سے گیارہ رکعتوں کا ہی ثبوت ملتا ہے، تو پھر بیس پر اجماع کا دعویٰ چہ معنی دارد؟

مؤلف موسوعہ کو چاہیئے تھا کہ اس اجماع کو اگر نقل کیا ہی تھا تو پھر اس پر بھی اُسی طرح تعلیق و حاشیہ چڑھادیتے جیسا انہوں نے اسی جلد اول (ص: 669) پر مدرک رکوع کی رکعت کے سلسلہ میں چڑھایا ہے کہ جب کتنے ہی کبار آئندہ و فقہاء (جن میں سے بعض کے انہوں نے نام لکھے ہیں اور بعض کی طرف اشارہ کیا ہے) مدرک رکوع کی رکعت کو نہیں مانتے تو پھر رکعت شمار کرنے پر اجماع کا دعویٰ کرنے والوں پر بھی تجھب ہے۔ اس طرح براءتِ ذمہ اور علمی امانت کی ادائیگی ہو جاتی اور میں تراویح پر اجماع کی قلائی بھی کھل جاتی۔ اور ص: 656، 658، 660، 665 پر ہی بس نہیں بلکہ شروع کتاب سے لیکر دونوں جلدیوں کے ساتھ بارہ سو صفحات پر سینکڑوں ایسی تعلیقات موجود ہیں، لیکن شاید کوئی ہنی تحفظ تراویح کے مسئلہ پر تعلیق چڑھانے سے مانع رہا ہو۔

وَاللَّهُ مِنْ وَرَاءِ الْفَضْلِ

ایسے ہی اجماع کے دعووں کے پیش نظر امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ المعروف بہ امام اہل السنۃ نے فرمایا تھا:

(مَنِ ادْعَى الْجَمَاعَ فَقَدْ كَذَبَ وَ مَا يُدْرِيْهِ وَ النَّاسُ قَدْ اخْتَلَفُواۚ) ۱۲۹

”جس نے کسی مسئلہ پر اجماع کا دعویٰ کیا۔ اس نے جھوٹ بولا۔ اسے کیا معلوم ہے کہ کہیں اہل علم نے اس مسئلہ میں اختلاف کیا ہو۔“

اور اس سے ملتے جلتے خیالات ہی امام شافعی رحمہ اللہ کے بھی ہیں۔

مسئلہ تراویح اور سعودی علماء و مشائخ :

بعض لوگ سعودی عرب کے کسی عالم کے کسی قول و عمل کو بنیاد بنا کر یہ رٹ لگانا شروع کر دیتے ہیں کہ سعودی علماء بھی بیس تراویح کے قائل و فاعل ہیں۔ جبکہ یوں ”سعودی علماء“ کا اطلاق ہرگز درست نہیں، بلکہ سعودی عرب کے ہزار ہا علماء میں سے صرف چند علماء ایسے ہیں جنہیں اس سلسلہ میں پیش کیا جاسکتا ہے، جیسے شیخ عطیہ محمد سالم اور شیخ عبدالعزیز السلمان رحمہما اللہ وغیرہ۔ اور صرف ایک دو علماء کا نام لے کر کوئی کہہ دے کہ ”سعودی علماء“ بھی بیس تراویح کے قائل و فاعل ہیں تو یہ سراسر غلط بات اور مغالطہ ہی ہے کیونکہ سعودی عرب میں رہنے والے لوگ جانتے ہیں کہ معدودے چند علماء کے سوا پورے ملک کی تمام مساجد میں نماز تراویح کی امامت کروانے والے آئندہ علماء صرف گیارہ رکعت ہی پڑھاتے ہیں اور یہ عملِ عام اس بات کی دلیل ہے کہ ”سعودی علماء“ آٹھ تراویح کو ہی سنت و افضل سمجھتے ہیں، البتہ آٹھ سے زیادہ کو عام نفل سمجھتے ہوئے پڑھنے سے منع نہیں کرتے، اور اس بنیاد پر آٹھ سے زیادہ تراویح پڑھنے سے کوئی بھی تو منع نہیں کرتا، اور اس نظریہ کے مطابق زیادہ پڑھنے والوں پر واقعی نکری نہیں کرنی چاہیے البتہ آٹھ سے زیادہ کو ”سنت“ ”تصوّر نہیں کیا جاسکتا۔ بلکہ بقیہ رکعیں حضن نفل کی جاسکتی ہیں۔

۱۲۹ بحوالہ موسوعۃ الاجماع، مقدمہ ص: ۲۹۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

علّامہ ابن باز رحمہ اللہ :

سعودی علماء میں سے امام عصر علامہ عبدالعزیز بن عبداللہ ابن بازؒ کی تعارف کے محتاج نہیں۔ انکی سربراہی میں کام کرنے والی دائی فتویٰ کمیٹی کے فتاویٰ کے مجموعہ میں انکی رائے یوں مرقوم ہے:

(وَ الْأَفْضَلُ مَا كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَفْعُلُهُ غَالِبًا وَ هُوَ أَنْ يَقُولُ بِشَمَانِ رَكْعَاتٍ يُسَلِّمُ مِنْ كُلِّ رَكْعَتَيْنِ وَ يُوْتِرُ بِشَلَاتٍ مَعَ الْخُشُوعِ وَ الْطَّمَانِيَّةِ وَ تَرْتِيلِ الْقِرَاةِ لِمَا ثَبَّتَ فِي الصَّحِيحَيْنِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا ... ) ۱۳۰

”افضل وہ ہے جو نبی ﷺ کا غالب واکثر عمل تھا کہ ہر شخص آٹھ رکعتیں پڑھے، ہر دور کعت کے بعد سلام پھیردے، اور پھر تین رکعات و تر پڑھے، اور پوری نماز میں خشوع و خضوع، سکون و اطمینان اور ترتیل قرآن ضروری ہے، چنانچہ امام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی صحیح بخاری و مسلم کی حدیث میں یہی [گیارہ رکعتیں ہی] ثابت ہیں.....“۔

اور اس سے آگے موصوف نے صحیح بخاری و مسلم والی وہ حدیث بھی ذکر فرمائی ہے جو ہم اس موضوع کے شروع میں [پہلی حدیث کے طور پر] ذکر کر آئے ہیں۔

علّامہ ابن عثیمین رحمہ اللہ :

سعودی علماء میں سے فقیہہ عصر علامہ محمد بن صالح ابن عثیمین سے کون ناواقف ہے؟ انہوں نے اپنی مشہور کتاب ”مجالس شهر رمضان“ میں لکھا ہے :

”سلف صالحین امت نے نمازِ تراویح و وتر کی رکعات میں مختلف آراء کا اظہار کیا ہے۔ کسی نے 41، کسی نے 39، کسی نے 29، کسی نے 23، کسی نے 19، کسی نے 13، کسی نے 11

اور کسی نے کچھ اور کہا ہے۔ اس کے بعد موصوف اپنی رائے یا فتویٰ یوں لکھتے ہیں :

(وَأَرْجَحُ هَذِهِ الْأُقْوَالِ أَنَّهَا إِحْدَى عَشَرَ أَوْ ثَلَاثَ عَشَرَ لِمَا فِي

الصَّحِيحِ حَيْنٌ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا ..... ۳۱۱).

”ان سب اقوال میں سے راجح تر قول گیارہ یا تیرہ رکعتوں والا ہے جسکی

وجہ صحیح بخاری و مسلم میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی حدیث ہے“

اس سے آگے علامہ موصوف نے وہی حدیث ذکر کی ہے جسکی طرف سابقہ سطور میں اشارہ گز رہا ہے اور صحیح بخاری کی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما والی حدیث بھی نقل کی ہے جس میں تیرہ رکعتوں کا ذکر آیا ہے، اور آگے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہما والادہ اثر بھی ذکر کیا ہے جسمیں انہوں نے دو صحابہ حضرت ابن بن کعب اور حضرت تمیم الداری رضی اللہ عنہما کو لوگوں کو گیارہ رکعتیں پڑھانے کا حکم فرمایا تھا، جوہم اس موضوع کے شروع میں [چوتھی حدیث کے طور پر] ذکر کر آئے ہیں اور یہی تفصیل انہوں نے اپنی کتاب ”فصول فی الصیام والتراویح و الزکوہ“ میں ذکر کی ہے اور لکھا ہے :

(وَالسُّنَّةُ أَنْ يُفْتَصَرَ عَلَى إِحْدَى عَشَرَ رُكُعَةٍ) ۳۲۱

”سنۃ یہی ہے کہ گیارہ رکعتوں پر ہی اکتفاء کیا جائے۔“

پھر متعلقہ احادیث ذکر کر کے آگے جا کر گیارہ سے زیادہ رکعتیں پڑھنے میں کوئی حرج نہ ہونے کا تذکرہ کرنے کے بعد لکھا ہے :

”لِكِنَ الْمُحَافَلَةُ عَلَى الْعَدْدِ الْلَّذِي جَاءَتْ بِهِ السُّنَّةُ مَعَ التَّانِيِّ

وَالْتَّطْوِيلُ أَفْضَلُ وَأَكْمَلُ“ - ۳۲۲

۳۲۱) مجالس شهر رمضان ص: ۱۹۔

۳۲۲) کتاب مذکور، ص: ۱۷۔

۳۲۳) کتاب مذکور، ص: ۱۶۔

”لیکن حدیث میں وارد مسنون عد (یعنی گیارہ رکعتوں) پر محفوظ ہی افضل و اکمل ہے اور ساتھ ہی اطمینان و سکون اور طویل قراءت و تلاوت کا بھی اہتمام ہونا چاہیے“

## ایک اشکال کا حل :

جن بعض احادیث میں تیرہ رکعات آئی ہیں، ان تیرہ رکعات سے مراد گیارہ تراویح اور وہ دو رکعیں ہیں جو نبی ﷺ نے دو ایک مرتبہ نماز تہجد کے ساتھ و تروں کے بعد بیٹھ کر پڑھی تھیں تاکہ و تروں کے بعد بھی رات کو عبادت و نماز کا جواز مہیا فرمائیں، یا پھر یہ نماز فجر کی پہلی دو سنتیں ہیں، جنہیں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے نبی ﷺ کی قیام اللیل کی رکعتیں سمجھا، جیسا کہ امام نووی، علامہ عینی، اور مبارکپوری نیز دوسرے شارحین نے وضاحت کی ہے۔ ۱۳۳

### مسئلہ تراویح اور سعودی فتویٰ کمیٹی :

سعودی عرب کی فتحی کمیٹی نے بھی نمازِ تراویح کی گیارہ رکعتوں کا ہی فتویٰ دیا ہے چنانچہ مجموع فتاویٰ اللجنۃ الدائمة میں لکھا ہے :

(صَلَوةُ التَّرَاوِيْحِ سُنَّةٌ، سَنَّهَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ دَلَّتِ الْأَدِلَّةُ عَلَى أَنَّهُ عَلَيْهِ مَا كَانَ يَرِيْدُ فِي رَمَضَانَ وَلَا فِي غَيْرِهِ عَلَى إِحْدَى عَشْرَةِ رَكْعَةٍ). [دستخط شيخ عبد الله بن قعود ، شيخ عبد الله بن

غدیان، شیخ عبد الرزاق عفیفی، علامہ ابن باز] . ۳۵۱  
 ”نماز تراویح رسول اللہ ﷺ کی سنت ہے اور دلائل شاہد ہیں کہ نبی ﷺ رمضان اور کسی بھی دوسرے مہینے میں گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں  
 پڑھا کرتے تھے ۔“

مسئلہ تراویح اور آئمہ و علماء حرمین شریفین :

حرمین شریفین کی آذان و اقامت، نمازِ پنجگانہ، خطباتِ جمعہ و عیدین اور نمازِ تراویح کی جماعت سعودی ٹیلیویژن سے لائیو نشر ہوتی ہے اور لوگ اکھری اقامت بھی سنتے ہیں، نماز میں سینے پر یا کم از کم ناف سے اوپر بندھے ہوئے ہاتھ بھی دیکھتے ہیں۔ آئین کی آواز سے حرمین شریفین کا گونج جانا بھی محسوس کرتے ہیں، رکوع سے پہلے اور رکوع کے بعد ولی رفع یہیں بھی دیکھتے ہیں۔ آئمہ و علماء حرمین شریفین کے خطاباتِ جمعہ و عیدین میں توحید باری تعالیٰ کا غلغله بھی سنتے ہیں کہ اللہ ایک ہے، اسکے سوا کوئی معبد و بحق نہیں، اسکے سوا کسی کو نہ پکارنا، غیر اللہ سے استغاشہ و استعانت نہ کرنا، قبروں کو نہ چومنا، انکا طواف نہ کرنا، درباروں مزاروں پر چڑھاوے نہ چڑھانا، پیروں فقیروں کے نام سے کام کرنے والے بہروپیوں کے ہاتھ ایمان و مال نہ لانا، نبی ﷺ کی سفت کو حررِ جان بنانا، بدعات سے اپنے ہاتھ نہ رکنگا اور اپنے اعمال بر بادنہ کرنا، یہ سب باتیں سنتے ہیں، اور تین و تر پڑھنے کا طریقہ بھی دیکھتے ہیں۔ لیکن ان سب باتوں کو ایک کان سے سنتے ہیں اور دوسرے سے نکال دیتے ہیں۔ سال بھر کے شب و روز کے اعمال و افعال میں سے اگر کوئی چیز دل و دماغ اور کانوں میں اٹک بلکہ چمٹ کر رہ جاتی ہے تو وہ صرف [بیس تراویح] ہے۔

دیگر تمام مسائل سے چشم پوشی اور مسئلہ تراویح پر گرم جوشی کا مظاہرہ کیا جاتا ہے اور اصل حقیقت کو واضح کرنے کی بجائے حقائق کو توڑ موڑ کر پیش کیا جاتا ہے کیونکہ حقیقت یہ ہے جو ہر شخص دیکھتا اور جانتا ہے کہ حرمین شریفین میں ہر امام صرف دس رکعتیں ہی پڑھاتا ہے، نہ کہ بیس جیسا کہ عموماً مغالطہ ہوتا اور دیا جاتا ہے۔ پہلے ایک امام دس رکعتیں پڑھاتا ہے اور پھر دوسرآتا اور دتوں سمیت تیرہ رکعتیں پڑھاتا ہے۔

ان دو مسجدوں [حرمین شریفین] کے، دوسری عام مساجد سے مختلف حالات کو پیش نظر کھا جائے، شرف زمان و مکان بھی ملحوظ رہے (زیارت و طواف کرنے والے اور ہزاروں لاکھوں گنا

اجرو ثواب وغیرہ) اور خاص ملکہ مکرمہ اور مدینہ منورہ سمیت پوری مملکت سعودی عرب اور پوری خلیج عربی کے ممالک کی دیگر لاکھوں مساجد میں گیارہ رکعتیں پڑھائی جانے پر بھی غور کیا جائے تو یہ حقیقت کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ افضل و سفت اور صحیح تر صرف گیارہ رکعتیں ہی ہیں اور اگر کوئی عالم نفلی نماز قرار دیتے ہوئے اس سے زیادہ بھی پڑھتا ہے تو اس کا فعل موجب نکیر نہیں ہے۔ ویسے بھی مصادر شریعت صرف قرآن و سنت اور اجماع صحابہ ﷺ ہیں، نہ کہ کسی ملک، علاقے یا کسی شہر کا کوئی عمل۔

آل سعود کی حکومت سے پہلے حرمین شریفین میں چار مصلیٰ ہوا کرتے تھے۔ ایک ہی نماز کی چار آذانیں چار ہی امام اور چار ہی جماعتیں۔ اب اس کا کیا کریں گے؟ اور پھر یہ بھی کہہ ہی لینے دیکھئے کہ جن لوگوں کے نزد یک دیگر تمام مسائل و احکام [اصول و فروع] میں آئندہ ہر میں ”وہابی“ اور ناقابل التفات ہیں، ان کے بیہاں تراویح کے مسئلہ میں وہ کیسے قابل التفات عمل ہو گئے؟ لگتا ہے کہ دال میں کچھ کالا ہے۔

اپنے آپ کو اصول و عقائد میں ماتریدی [اشعری]، فروع و احکام میں خفی اور تصوّف و سلوک میں نقشبندی، سہروردی، چشتی اور قادری سلسلوں کے پابند مانے والے ان ”وہابیوں“ کے پیروکار کیسے بن گئے؟ جن کے پچھے پڑھی گئی نمازوں کو دہرانے کے فتوے بھی دیئے جا چکے ہیں۔

اور اگر واقعی ”پرانا غصہ“، تھوک چکے ہیں تو پھر لسم اللہ کیجیئے جھٹرح میں تراویح میں آئندہ کعبہ و حرمین کو دلیل بنار ہے ہیں، اُسی طرح اصول و عقائد اور فروع و احکام میں بھی انہی کی طرح خالص کتاب اللہ اور سفت صحیح پر عمل کا رویہ اپنالیں۔ کیونکہ اسی میں ہی ہم سب کی بھلائی و نجات ہے۔

وَاللَّهُ الْمُوْفِقُ

## آٹھ رکعات تراویح کا ثبوت علماء و فقهاء احناف کی کتب سے :

سابق میں ہم متعدد صحیح احادیث اور بعض آثار صحابہ ﷺ ذکر کر آئے ہیں جنکی رو سے تراویح کا عد د مسنون آٹھ رکعتیں ہی ہے؟ اور تو ان سمیت گیارہ رکعات۔ اور انہی احادیث و آثار کے پیش نظر ہی اور تو اور، خود ہمارے علماء احناف نے بھی اعتراف کیا ہے کہ تراویح کا عد د مسنون گیارہ [مع و تر] ہی ہے۔

[1] علامہ عینی حنفی نے عمدۃ القاری میں نبی اکرم ﷺ کے باجماعت نماز تراویح پڑھانے سے تعلق رکھنے والی احادیث کی شرح میں لکھا ہے:

**فَإِنْ قُلْتَ :** لَمْ يُبَيِّنْ فِي الرِّوَايَاتِ الْمَذْكُورَةِ عَدْدُ الصَّلَاةِ الْأَنْتِي  
صَلَّهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي تِلْكَ اللَّيَالِ ، فُلُثُ : رَوَاهُ ابْنُ  
خُزَيْمَةَ وَ ابْنُ حِبَّانَ مِنْ حَدِيثِ جَابِرٍ ﷺ قَالَ : صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي رَمَضَانَ ثَمَانَ رَكَعَاتٍ ثُمَّ أُوتَرَ .

”اگر آپ کہیں کہ ان روایات میں اس بات کی وضاحت تو نہیں آئی کہ اُن راتوں میں نبی ﷺ نے باجماعت نماز تراویح کی کتنی رکعتیں پڑھائی تھیں؟ تو میں کہوں گا کہ صحیح اہن خزیمہ و اہن حبان میں حضرت جابر رض سے مروی ہے کہ نبی ﷺ نے ہمیں رمضان میں آٹھ رکعتیں پڑھائیں اور پھر وتر پڑھے۔“

یہی حدیث علامہ زیلیمی حنفی نے نصب الرایہ میں نقل کی ہے۔ اور بیس رکعتوں والی حدیث کو ضعیف قرار دینے کے ساتھ ساتھ ہی انہوں نے حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا والی حدیث بھی ذکر کی ہے جسمیں سال بھر کی ”صلوٰۃ اللیل“، گیارہ رکعتیں ذکر ہوئی ہیں۔

[2] امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے شاگرد خاص امام محمد نے اپنی کتاب موطا میں امام المؤمنین

حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی گیارہ رکعتوں والی مذکورۃ الصدر حدیث نقل کرنے کے بعد لکھا ہے:

(بِهَذَا نَأْخُذُ كُلَّهُ)- ۱۳۸

”ہم اسی سب کو لیتے ہیں۔“

امام محمد نے گیارہ رکعتوں والی حدیث پر یہ باب قائم کیا ہے:

(بَابُ قِيَامِ شَهْرِ رَمَضَانَ) ”ماہِ رمضان میں قیامِ اللیل“ [ترواتؐ کا بیان] - ۱۳۹

[3] مولانا عبدالحکیم نے امام محمد کی اس تبویب پر لکھا ہے: (وَ يُسَمِّيُ التَّرَاوِیْحَ، قِيَامُ شَهْرِ رَمَضَانَ) ”ترواتؐ کوہی قیامِ ماہِ رمضان بھی کہا جاتا ہے“ ۱۴۰

یہی بات نصب الراية (۱۵۲/۲)، شرح مسلم (۲۵۹/۱)، تنویر الحوالک (۱۳۵/۱) اور التعلیق الصبیح (۱۰۲/۲) میں بھی کہی گئی ہے۔

اور یہاں یہ بات بھی ذہن میں رہے کہ امام محمد کا یہ کہنا کہ ”ہم اسی سب کو لیتے ہیں“ اور بیس رکعتوں کا ذکر تک بھی نہیں کیا، اس سے یہ بات بھی متریخ ہوتی ہے کہ امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کا مسلک بھی یہی ہے، کیونکہ امام صاحب سے میں رکعتِ ترواتؐ صحیح سند سے قطعاً ثابت نہیں ہے۔

[4] امام ابن الہمام نے فتح القدیر شرح هدایہ میں عد و ترواتؐ سے تعلق رکھنے والی احادیث کو ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے :

(فَتَحَصَّلَ مِنْ هَذَا كُلَّهُ أَنَّ قِيَامَ رَمَضَانَ سُنَّةً إِحْدَى عَشَرَةَ رَكْعَةً

بِالْوُتْرِ فِي جَمَاعَةٍ، فَعَلَهُ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ)- ۱۴۱

۱۳۸ موطا امام محمد ص: ۹۳ و فی بعض الطبعات ص: ۱۳۸-۱۳۹

۱۳۹ دیکھیے: موطا امام محمد ص: ۱۳۸۔ ۱۴۰ التعلیق الممجد علی موطا امام محمد ص: ۱۳۸

۱۴۱ فتح القدیر شرح هدایہ جلد اول ص: ۳۳۷

”اس ساری تفصیل سے معلوم ہو گیا کہ قیام رمضان کی مسنون تعداد گیارہ رکعتیں مع الوتر ہے با جماعت، نبی اکرم ﷺ نے ایسا ہی کیا“۔

[5] مولانا عبدالحی لکھنوی مؤطا امام محمد کے حاشیہ التعليق المحمدی اور دیگر کتب میں لکھتے ہیں کہ ابن حبان نے اپنی صحیح میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے روایت بیان کی ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے صحابہ رضی اللہ عنہم کو وتروں کے سوا آٹھ رکعتیں پڑھائی تھیں۔ یہ حدیث بالکل صحیح ہے۔ ۱۳۲

[6] اپنی کتاب ”تحفة الاخیار“ میں پرانہوں نے لکھا ہے کہ ان سے پوچھا گیا کہ جن راتوں میں نبی ﷺ نے جماعت کروائی تھی تو آپ ﷺ نے کتنی رکعتیں پڑھائی تھیں؟

اس کا جواب یہ ہے کہ انکی تعداد آٹھ رکعتیں تھی جیسا کہ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے پتہ چلتا ہے۔ ۱۳۳

[7] اپنی ایک تیسرا کتاب عمدۃ الرعایہ میں بھی رکعتوں کی تعداد آٹھ اور تین و تر ذکر کی ہے اور ابن حبان کی حدیث جابر رضی اللہ عنہ کا حوالہ دیا ہے۔ ۱۳۴

[8] ہدایہ پر اپنے حاشیہ میں لکھا ہے کہ 1286ھ میں مجھ سے پوچھا گیا کہ جس نے آٹھ رکعات تراویح پڑھیں جن کا تذکرہ صحیح ابن حبان میں ہے اور تین رکعات و تر ادا کیں، تو کیا وہ تارک سنت ہو گا؟ تو اس کا میں نے جواب دیا اسکا خلاصہ یہ ہے کہ تمام علماء اصول صرف اس عمل کو ”سنت“ کہتے ہیں جس پر نبی ﷺ نے ہیشگی کی، سنت کی تعریف کی رو سے نماز تراویح کی سنت تعداد صرف وہی [8 رکعتیں] ہو گی جس کا ذکر ہوا ہے۔ ۱۳۵

[9] شرح معانی الاتمار طحاوی میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے حضرت ابن بن کعب اور حضرت تمیم الداری رضی اللہ عنہما کو گیارہ رکعتیں پڑھانے کا حکم دینے والی حضرت سائب بن

التعليق المحمدی علی مؤطا امام محمد ص: ۹۳ و فی بعض الطبعات ص: ۱۳۸، عمدۃ الرعایۃ علی شرح الوقایۃ ص: ۲۰۷، و تحفة الاخیار ص: ۲۸ و حاشیہ ہدایہ ص: ۱۵۱۔ ۱۳۶

تحفة الاخیار ص: ۳۸۔ ۱۳۷

۱۳۸ حاشیہ ہدایہ ص: ۱۵۱۔

۱۳۹ عمدۃ الرعایۃ شرح حاشیہ و قایہ ص: ۲۰۷۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

بیزیدؓ سے مروی حدیث مذکور ہے، اور یہ روایت مؤطا امام مالک [ص: ۳۰] میں بھی موجود ہے، اُس سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کرام ﷺ نبوت میں آٹھ رکعتیں پڑھتے تھے اور خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی سنت بھی وترسمیت گیارہ رکعتیں ہی ہے۔ ۱۳۶

[10] ملا علی قاری مرقلہ شرح مشکوہ میں لکھتے ہیں کہ اسمیں شک نہیں کہ نبی ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو آٹھ رکعت نمازِ تراویح علاوہ وتر کے پڑھائی تھی۔ ۱۳۷

[11] مولانا محمد زکریا کاندھلوی مؤطا امام مالک کی شرح اور جز المسالک میں لکھتے ہیں کہ یقیناً محدثین کے اصول کے مطابق بیس رکعاتِ تراویح کی تعداد نبی ﷺ سے ثابت نہیں ہے۔ ۱۳۸

[12] مولانا انور شاہ کشمیری نے تقریر ترمذی (العرف الشذی) میں لکھا ہے کہ اس بات کو تسلیم کیئے بغیر کوئی چارہ ہی نہیں کہ نبی اکرم ﷺ نے آٹھ رکعاتِ تراویح پڑھی ہے۔ ۱۳۹

ایک جگہ موصوف لکھتے ہیں کہ نبی ﷺ سے صحیح سند کے ساتھ آٹھ تراویح ہی ثابت ہیں اور بیس رکعتوں والی حدیث ضعیف ہے اور اسکے ضعف پر تمام محدثین کرام کا اتفاق ہے۔ ۱۴۰

[13] اپنی کتاب ”فیض الباری“ شرح صحیح البخاری ” میں لکھا ہے کہ نبی ﷺ سے کسی مرفوع حدیث میں تیرہ رکعتوں سے زیادہ نمازِ تراویح ثابت نہیں ہے۔ ۱۴۱

[14] جبکہ اپنی کتاب ”کشف الستر“ میں لکھا ہے کہ نبی ﷺ نے صحابہ کرام ﷺ کو ماہ رمضان میں گیارہ رکعاتِ تراویح اور تین رکعات وتر کی جماعت کروائی تھی جیسا کہ ابن خزیمہ و ابن حبان نے اپنی اپنی صحیح میں اور محمد بن نصر مروزی نے قیام اللیل میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ کی روایت بیان کی ہے۔ ۱۴۲

[15] بانی دارالعلوم دیوبند مولانا محمد قاسم نانوتوی اپنی کتاب لطائف قاسمیہ مکتبہ سوہم

۱۴۲ شرح معانی الآثار طحاوی - ۱۷۲ ص: ۵۵/۲۷ و فی بعض ص: ۱۷۲: -

۱۴۳ اوجز المسالک ا/۱۰۹/۳۹ - ۳۲۹ ص: ۳۰۹ و فی بعض ص: ۳۰۹: -

۱۴۴ فیض الباری ص: ۳۰۹/۱ - ۳۲۰ ص: ۳۰۹: -

۱۴۵ کشف الستر ص: ۲۷: -

میں لکھتے ہیں: (یا زدہ از فعل سرور عالم علیہ السلام آکدراز بست) ۱۵۳۔

”نبی اکرم علیہ السلام سے جو گیارہ رکعتیں مع الوتر ثابت ہیں وہ بیس سے زیادہ معتبر ہیں“ ۔

[16] فتح سر المذاہن فی تائید مذهب النعمان میں لکھتے ہیں کہ جیسا کہ آجکل بیس رکعاتِ تراویح کو سنت بتایا جا رہا ہے، یہ رسول اللہ علیہ السلام سے ثابت نہیں ہے، آپ علیہ السلام کے زمانہ مبارکہ میں آپ علیہ السلام کے حکم کے بوجب حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی حدیث پر عمل رہا جیسا کہ بخاری شریف میں موجود ہے کہ رسول اللہ علیہ السلام نے رمضان میں گیارہ رکعات [مع الوتر] سے زیادہ نمازِ تراویح نہیں پڑھی اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا رسول اللہ علیہ السلام کے حال سے خوب واقف تھیں ۱۵۴۔

[17] علامہ ابن بحیر الرائق میں لکھتے ہیں:

”ہمارے مشائخ کے اصول کے مطابق آٹھ رکعتِ تراویح سنت ہے کیونکہ نبی علیہ السلام سے مع وتر گیارہ رکعاتِ تراویح ہی ثابت ہیں جیسا کہ بخاری و مسلم میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا والی حدیث سے ثابت ہے کہ نبی علیہ السلام رمضان وغیر رمضان میں گیارہ رکعت سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے“ ۱۵۵۔

اس سے آگے موصوف نے بقیہ بارہ رکعتوں کو صرف استحباب کا درجہ دیا ہے، سنت نہیں مانا۔

[18] علام طحاوی حاشیہ در المختار میں لکھتے ہیں:

”نبی علیہ السلام نے بیس تراویح نہیں پڑھیں بلکہ آٹھ رکعتیں پڑھی ہیں“ ۱۵۶۔

اور آگے امام طحاوی نے فتح القدیر ابن الہمام اور بحر الرائق ابن بحیر ہی کی طرح ذکر کیا ہے کہ ہمارے مشائخ کے اصول کے مطابق سنت صرف آٹھ تراویح ہے اور بقیہ بارہ رکعتیں ۱۵۷۔ لطائف قاسمیہ، مکتوب سوم۔

۱۵۸۔ فتح سر المذاہن فی تائید مذهب النعمان ص: ۳۲۷ نیز دیکھیے: الحق الصریح للقاسمی۔

۱۵۹۔ بحر الرائق ۲/۲ اور ایک طبع میں ۲۲۶، ۲۲۷، مسک الخاتم ۱/۲۸۸۔

۱۶۰۔ حاشیہ در المختار از علام طحاوی ارجمند ۲۹۵۔

محض مستحب۔ ۷۵۱

[19] علامہ احمد حموی حاشیۃ الاشیاء میں لکھتے ہیں:

”بلاشبہ نبی ﷺ نے بیس رکعتیں نہیں بلکہ آٹھ رکعاتِ تراویح پڑھی ہیں“۔ ۱۵۸

[20] ابوالسعود کی شرح کنز الدقائق میں مرقوم ہے:

”نبی ﷺ نے تراویح بیس رکعتیں پڑھیں بلکہ آٹھ رکعتیں پڑھی ہیں“۔ ۱۵۹

[21] مولانا محمد احسن نانوتوی اپنے حاشیہ کنز الدقائق میں رقطراز ہیں:

”نبی ﷺ نے تراویح کی بیس رکعتیں نہیں بلکہ صرف آٹھ رکعات پڑھی ہیں“۔ ۱۶۰

[22] علامہ شامی ردد المحتار المعروف فتاویٰ شامیہ میں فرماتے ہیں:

”دلیل کے لحاظ سے صرف آٹھ تراویح ہی سنت ہے اور باقی رکعتیں صرف مستحب ہیں“۔ ۱۶۱

[23] شیخ عبدالحق دہلوی اپنی معروف کتاب ما ثبت بالسنۃ میں لکھتے ہیں:

”صحیح یہی ہے کہ نبی ﷺ نے گیارہ رکعت تراویح پڑھی ہیں جیسا کہ قیام اللیل میں آپ ﷺ کی عادت مبارکہ تھی“۔ ۱۶۲

[24] اپنی دوسری کتاب مدارج النبوہ [فارسی] میں تحریر کرتے ہیں:

”تحقیق اور صحیح یہی ہے کہ نبی ﷺ ماه رمضان میں گیارہ رکعت [تراویح] ہی پڑھا کرتے تھے جو کہ آپ ﷺ تہجد میں ہمیشہ پڑھا کرتے تھے جیسا کہ معروف ہے“۔ ۱۶۳

[25] نفحاتِ رشید میں لکھا ہے:

”نبی ﷺ سے ثابت ہے کہ آپ ﷺ نے وتر سمیت گیارہ رکعات تراویح سے زیادہ نہیں پڑھیں، نہ رمضان میں اور نہ غیر رمضان میں“۔ ۱۶۴

۱۵۸۔ حوالہ سابقہ، نیز پہلی بھی: مسک العختام ص: ۹۔

۱۶۰۔ حاشیہ کنز نانوتوی ص: ۳۶۔

۱۶۱۔ شرح کنز ص: ۲۶۵۔

۱۶۲۔ حاشیہ کنز نانوتوی ص: ۳۶۔

۱۶۳۔ ما ثبت بالسنۃ ص: ۲۹۲۔

۱۶۴۔ نفحاتِ رشید: حوالہ مسک العختام ص: ۲۸۹۔

۱۶۵۔ مدارج النبوہ ص: ۲۸۵۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

[26] مولانا احمد علی سہار پوری نے اپنے حاشیہ بخاری شریف میں لکھا ہے: ”قیامِ رمضان [ترواتؐ] گیارہ رکعت مع و ترستت ہے، جسے نبی ﷺ نے باجماعت ادا کیا ہے۔“ ۲۵

[27] اور ہدایہ کی شرح عین الہدایہ میں موصوف لکھتے ہیں: ”صحیح حدیث کی رو سے و تسمیت نماز تراویح کی صرف گیارہ رکعتیں ہی ثابت ہیں“ ۲۶۔

[28] اور یہی بات انھوں نے اپنی بعض دیگر کتب میں بھی کہی ہے۔ ۲۷۔

[29] ابو الحسن شربنلا میں مراقب الفلاح شرح نور الایضاح میں لکھتے ہیں: ”یہ بات ثابت ہے کہ نبی ﷺ نے باجماعت گیارہ رکعتیں تراویح مع و تر پڑھائی تھیں“ ۲۸۔

[30] اور اپنے فتاویٰ شربنلا میں وہ لکھتے ہیں: ”نبی ﷺ نے صرف گیارہ رکعتیں مع و تر باجماعت پڑھائی ہیں اور بیس رکعتوں والی روایت ضعیف ہے“ ۲۹۔

[31] شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے مؤطا کی فارسی شرح مصقی میں لکھا ہے: ”رسول اللہ ﷺ کے عمل سے [ترواتؐ] کی گیارہ رکعتیں ایک ثابت شدہ حقیقت ہے؟“ ۳۰۔ کے ان کتب میں علماء و فقہاء احتجاف میں سے علامہ طحاوی و ناتوی نے بیس رکعتوں کے سنتِ نبوی ﷺ ہونے کی تردید کی ہے۔

علامہ انور شاہ کشمیری نے تقریر ترمذی (العرف الشذی) میں بیس رکعتوں والی روایت کے ضعیف ہونے پر اہل علم کا اجماع عقل کیا ہے۔

علامہ ابن الہمام نے فتح القدیر شرح هدایہ میں، علامہ انور شاہ کشمیری نے فیض الباری

۲۵۔ حاشیہ بخاری شریف ص: ۱۵۲۔ ۲۶۔ عین الہدایہ ص: ۵۲۲۔

۲۷۔ دیکھیے: المفاتیح لاسرار التراویح ص: ۹۔ ۲۸۔ مراقب الفلاح ص: ۳۲۔

۲۹۔ فتاویٰ شربنلا میں مصقی شرح مؤطا فارسی مع مسوی ارجائے۔

شرح بخاری میں، احمد بن نجیم نے بحر الرائق میں، طحاوی نے حاشیہ در المختار میں اور مولانا عبدالحکیم نے حاشیہ هدایہ میں صرف آٹھ رکعات تراویح کو ہی ”سدت رسول ﷺ“ کھا ہے اور بقیہ بارہ رکعتوں کو ”مستحب“۔ اکے آٹھ اور بیس کے اختلاف سے نکلنے کا راستہ:

نماز تراویح کی رکعتیں آٹھ سے لیکر انچاں (49) تک مختلف ادوار میں پڑھی گئی ہیں لیکن ان میں سے دو عدد ہی زیادہ مشہور اور معمول ہے ہیں جو کہ آٹھ اور بیس ہیں۔ اور آٹھ اور بیس کے اختلاف سے نکلنے کیلئے اگرچہ علامہ البانی رحمہ اللہ نے تو لکھا ہے کہ نبی اکرم ﷺ کا وتروں سمیت گیارہ رکعتوں پر اکتفاء کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ اس سے زیادہ رکعتیں جائز ہی نہیں ہیں۔ ۲۔ اکے آٹھ اہل علم نے اسکا یہ حل بھی پیش کیا ہے کہ تراویح کی اصل اور مستون رکعتیں تو صرف آٹھ اور وتروں سمیت گیارہ ہی مانی جائیں، کیونکہ صحیح احادیث و آثار رحمہ اللہ میں یہی وارد ہے، لیکن چونکہ لوگ رمضان کی مبارک رات یا رات کا اکثر حصہ عبادت میں گزارنا چاہتے تھے اور صرف آٹھ رکعتوں میں اتنا وقت گزارنا ہوتا تھی دیر کھڑے رہنا پڑے گا کہ ہر کس دن اس کی برداشت سے باہر ہوگا۔ اسلیے مختلف ادوار میں لوگوں نے اوسط درجہ کی تلاوت کے ساتھ آٹھ رکعت تراویح پڑھ کر، رات کے باقی حصے میں مطلق نفل کی حیثیت سے مزید کچھ رکعتیں پڑھنی شروع کر دیں اور چونکہ نفلوں کیلئے کوئی حد اور تعین نہیں بلکہ جو جتنی رکعتیں چاہے پڑھ سکتی ہے، اسلیے آٹھ رکعتوں پر جو اضافہ ہوا، اسے مختلف لوگوں کا معمول مختلف رہا ہے یعنی کسی نے سولہ، کسی نے بیس، کسی نے چوبیس، کسی نے اٹھائیس، کسی نے چوتیس، کسی نے چھتیس، کسی نے

اکے امزید تفصیل کیلئے دیکھیے: فتاویٰ علماء حدیث مولانا علی محمد سعیدی ۲۰۸/۶۔ ۳۲۷۔ ۲۰۸/۶، رکعات تراویح مولانا کرم الدین سانی، صلوٰۃ التراویح مولانا عبدالرحمن فاضل دیوبندی، علام حافظ محمد ابراہیم میر سیالکوٹی ۲۔ نماز تراویح، فصل ثالث ص: ۳۳۹ اور ص: ۳۳۶

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

اڑتیں، کسی نے چالیس اور کسی نے بیالیس رکعتیں پڑھیں اور ان کے بعد تین یا سات و تر پڑھے تھے۔ عدد کی اس کمی بیشی کا انحصارِ شخص پڑھنے والوں کی رغبت و شوق پر تھا۔

اور تراویح کے متعلق جن علماء احناف کے اقوال ہم نے پیش کیے ہیں یا جن کی طرف انکی کتب کے حوالوں سے اشارہ کیا ہے، انھوں نے بھی اختلاف سے نکلنے کا یہی حل بتایا ہے کہ آٹھ رکعتیں تو سنت رسول ﷺ ہیں اور باقی نفل و مستحب۔ لہذا جو شخص آٹھ تراویح پڑھتا ہے اور ان پر کوئی اضافہ نہیں کرتا تو اسکا یہ فعل بھی صحیح ہے، بلکہ سنت و ثابت یہی عدد ہے۔ اور اگر کوئی شخص بیس تراویح پڑھتا ہے اور ان میں سے آٹھ کو سنت ثابتہ اور بقیہ بارہ کو شخص نفل و مستحب کی حیثیت سے ادا کرتا ہے تو بھی اسی میں تشدید کرنے کی ضرورت نہیں۔

اگر کوئی شخص جذبات کی رو میں بہہ کر، اپنے کچھ مخصوص مقاصد کے حصول کی خاطر خواہ نخواہ مسلمانوں کے جذبات سے کھلیتے ہوئے اُن میں سرپھٹوں کروائے اور آٹھ سے زیادہ کو قطعاً ناجائز اور بدعت قرار دے یا صرف بیس کو ہی سنت موکدہ ٹھہرائے اور اس میں کمی بیشی کو مکروہ و بدعت، خلاف اجماع اور شفاعة نبوی ﷺ سے محرومی کا سبب قرار دے تو یہ سنگین غلطی ہے اور ماضی میں ہمارے بُرے صغير کے بعض جو شیلے بھڑکیے اور جذباتی قسم کے واعظین و مبلغین سے ایسی غلطیاں سرزد ہوتی رہی ہیں، حالانکہ ہمیں اسکی بجائے کچھ وسعتِ ظرفی سے کام لینا چاہیے اور ایسے مسائل میں شمشیر تفسیق و تکفیر نہیں چلانی چاہیے۔

### ایک لطفہ:

ایسے خالص تحقیقی مسائل میں مناظرانہ ڈائیلاگ بولنے سے بھی گریز کرنا چاہیے کیونکہ وہ لطفیے تو قرار دینے جاسکتے ہیں مسئلہ نہیں اور دین، مسائل چاہتا ہے لٹاٹف نہیں۔

مثلاً بعض واعظین یہ کہتے ہیں کہ بیس رکعات میں گیارہ بھی آجاتی ہیں لہذا جو شخص بیس رکعتیں پڑھتا ہے اس نے گیارہ رکعات والی حدیث پر بھی عمل کر لیا۔ بریلوی جمیعت علماء پاکستان کے ایک سابق سربراہ [صاحبزادہ پیر فیض الحسن صاحب۔ آلمہار۔ سیالکوٹ۔ پاکستان] کے

بارے میں معروف ہے کہ وہ تو کہا کرتے تھے کہ ہم میں پڑھتے ہیں اور یہ ”الحمدیث“ آٹھ پڑھتے ہیں۔ اگر قیامت کے دن اللہ نے آٹھ طلب کر لیں تو ہم عرض کریں گے کہ اے اللہ! ان میں سے ہماری آٹھ قبول کر لے اور بارہ ہمیں لوٹا دے۔

اور اگر اللہ نے بیس طلب کر لیں تو یہ ”وہابی“ اُسوقت بارہ رکعتیں کہاں سے لائیں گے؟ یہ اور ایسی ہی بعض دیگر باتیں نہایت مضخلہ خیز ہیں اور اس قابل بھی نہیں کہ انکی طرف التفات ہی کیا جائے۔ دین نہ ہو گیا، باز یچھے اطفال ہو گیا۔ ایسی باتوں کو خاطر میں نہیں لانا چاہیے، ہاں علم و تحقیق کا معاملہ ہو تو دوسری بات ہے۔

### وسعتِ ظرفی :

یہاں ایک اور بات کی طرف اشارہ کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ہمارے یہاں [ سعودی عرب اور خلیجی ممالک میں ] بعض لوگ نمازِ تراویح تو امام کے ساتھ پڑھتے ہیں اور جب وتروں کی ادائیگی کا وقت آتا ہے تو الگ ہو جاتے ہیں اور یہ بعض اس بناء پر کہ یہ امام صاحب ہمارے طریقہ [ مسلک ] کے مطابق و تر نہیں پڑھاتے یعنی نمازِ وتر کی پہلی دور رکعتیں [ شفع ] الگ پڑھ کر سلام پھیر کر پھر تیسری رکعت [ وتر ] الگ پڑھتے ہیں۔

جبکہ تین رکعات وتر کو ادا کرنے کے یہ دونوں طریقے ہی ثابت ہیں۔ جن میں سے پہلا طریقہ تین رکعتوں کو اکٹھے ہی ایک سلام سے ادا کرنے والا ہے اور یہ صرف ایک ہی تشهد سے ہے، درمیانی قعدہ ثابت نہیں ہے۔ اور دوسرا طریقہ دو سلاموں والا ہے اور یہ طریقہ بھی صحیح حدیث سے ثابت ہے، لہذا اگر کوئی امام دو سلاموں سے تین رکعتیں پڑھاتے ہیں تو ان کے ساتھ بھی نمازِ وتر باجماعت ادا کر لینی چاہیے۔

و یسے بھی جب یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ ”چاروں امام برق ہیں“۔ تو پھر کسی بھی امام کے چیچھے کوئی بھی نماز ادا کرنے سے گریز کیوں کیا جائے؟

۳۔) فصیل کیلئے دیکھیے ہماری کتاب ”نمازِ بخگانہ کی رکعتیں“، مسائل و احکام و ترویجہ کا باب۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

خاص طور پر جبکہ یہ دو سلاموں والا طریقہ بھی حدیث رسول ﷺ سے ثابت ہے۔ ۳۷۱ اور اگر وہ اس بناء پر الگ ہو جاتے ہیں کہ پہلے بیس رکعتیں پوری کر لیں اور پھر وتر پڑھیں گے تو بھی انہیں ایسا نہیں کرنا چاہیے بلکہ وتر امام کے ساتھ پڑھ لینے چاہیں کیونکہ اس طرح انھیں انکی جماعت اور اس کا ثواب مل جائیگا اور یہ ہیں بھی تراویح سے اہم ترین۔ لہذا اگر مسنون، آٹھ رکعات تراویح کے بعد بارہ رکعتیں مزید بھی پڑھ کر ضرور بیس ہی کرنا چاہیں تو وہ الگ سے، رات کے کسی بھی حصہ میں، مسجد میں یا گھر جا کر پڑھی جاسکتی ہیں، حالانکہ صحیح تربات صرف مسنون عدد پر اقتداء کرنا ہی ہے جیسا کہ تفصیل گزری ہے۔

سعودی عرب اور خلیجی ممالک میں وزارتِ امور اسلامیہ کے تحت کام کرنے والے آئمہ مساجد کی غالب اکثریت نماز و تراویح دو سلاموں سے ہی ادا کرتی ہے، اگرچہ ان آئمہ میں سے پاک و ہند اور بنگلادیش سے آئے ہوئے بکثرت پیش امام فقة حنفی کے پابند ہوتے ہیں، اسکے باوجود وہ بھی دو سلاموں والے طریقہ سے ہی تین رکعات و تراویح اتھاتے ہیں۔ اب یہ کہنا تو مناسب نہ ہوگا کہ اس معاملہ میں وہ اپنے عرب مقتدیوں سے ڈرتے یا انکی خواہش کے مطابق چلتے ہیں، یہ خیال ”حسن ظن“ کے خلاف ہے۔ لہذا یہ کہنا ہی زیادہ مناسب ہے کہ وہ فقة حنفی کے پابند ہونے کے باوجود تین میں سے دور کعتیں الگ اور تیسرا الگ سلام سے پڑھتے ہیں کیونکہ وہ وسعت ظرفی کی بناء پر یہ صحیح ہے ہیں کہ یہ طریقہ بھی یقیناً ثابت اور جائز و درست ہے، لہذا انہی کی طرح ہمیں بھی وسیع الظرف ہونے کا مظاہرہ کرنا چاہیے اور دو سلاموں کے ساتھ نماز و تراویح اتھانے والے امام کی اقتداء میں باجماعت نماز و تراویح کر لینی چاہیے۔ خصوصاً جبکہ یہ دعویٰ بھی کیا جاتا ہے کہ یہ چاروں امام اور چاروں مذاہب ہی برق ہیں، اور جب یہ چاروں برق ہیں تو ایسے موقع پر اس امام کے پیچھے نماز و تراویح کر کے آپ نے عملًا اپنے اس دعوے کی گویا تردید کر دی۔ لہذا۔

آپ ہی اپنی ادائوں پر ذرا غور کریں

ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

ویسے آج الحمد للہ علم کا دور دورہ ہے اور مسلمانوں میں کل تک کتنے ہی ایسے امور مروج تھے جن کا دین سے کوئی تعلق ہی نہیں تھا، ان میں سے اکثر امور کو پڑھے لکھے لوگ ترک کر چکے ہیں جو انکی دینی بیداری کا ثبوت ہے، اور یہ ایک خوش آئند بات بھی ہے، کیونکہ محض باپ دادا سے سننے سائے مسائل پر انہا دھنہ عمل پیرا رہنا پڑھے لکھے لوگوں کا کام نہیں ہے، یہ تو خالص جہالت کے مترادف ہے۔ لہذا ہم سب کو چاہیئے کہ اپنے شب و روز میں سے تھوڑا بہت وقت قرآن کریم کے ترجمہ و قفسیر اور سنت رسول ﷺ کو بیان کرنے والی کتب حدیث خصوصاً صحیحین یعنی بخاری و مسلم شریف کے مطالعہ کو بھی دیں جو کہ آج اردو اور انگلش بلکہ دنیا کی ہر زندہ زبان میں میسر ہیں اور اگر زیادہ نہیں تو کم از کم قرآن کریم مترجم اور بلوغ المرام للحافظ ابن حجر [اردو ترجمہ و حاشیہ مولانا عبد التواب محدث ملتانی یا مولانا صافی الرحمن مبارکپوری] تو ضرور ہی پاس رکھنی چاہیئیں۔

قرآن و سنت کے مطالعہ سے وسعتِ ظرفی بھی پیدا ہوگی اور ان دونوں کی طرف رجوع ہی، امتِ اسلامیہ کے افراد میں اتحاد و اتفاق کا بھی ضامن ہے۔ **وَإِنَّ اللَّهَ أَلْمُؤْمِنُ**  
نمازِ تراویح کے بعد و بارہ جماعت :

سعودی عرب اور چینی ممالک میں بکثرت لوگ نمازِ تراویح کے بعد پھر دوبارہ باجماعت نوافل (قیام اللیل) ادا کرتے ہیں، انفرادی طور پر تو یہ فعل بڑا ہی کارثہ ای کارثہ ای کارثہ ہے، البتہ بالالتزام و باجماعت اس کا ثبوت نہیں ملتا، اس سلسلہ میں ہفت روزہ ”المهدیت“ لاہور کی دو قسطوں میں مولانا عبد اللہ عفیف کا ایک مضمون بلکہ فتویٰ شائع ہوا ہے جسکی افادیت کے پیش نظر ہم اسے یہاں نقل کر رہے ہیں :

سوال :

کیا فرماتے ہیں علماء کرام، محققین اور محدثین اس مسئلہ کے بارے میں کہ نمازِ تراویح کے بعد باجماعت نوافل پڑھانے شریعتِ محمدیہ ﷺ کی رو سے جائز ہیں یا کہ نہیں؟ اگر کوئی عالم دین

رمضان المبارک کی راتوں میں اہتمام کے ساتھ باجماعت نوافل پڑھاتا ہے تو کیا وہ نبی ﷺ کی سنت کی خلاف ورزی کرتا ہے؟ کیا وہ بدعت کرتا ہے یا نہیں؟ شریعتِ محمدیہ کی رُو سے بدعتی کہلائے گا یا نہیں؟ (سائل: عبدالحفیظ).

### الجواب بعون الوہاب :

صورتِ مسؤولہ میں واضح ہو کہ یہاں دو باتیں قابلِ لحاظ ہیں: اول یہ کہ نفل باجماعت ادا کرنا، دوسرے یہ کہ نفل نماز کی جماعت کا اہتمام اور اس پر دوام اور اصرار یعنی خاص وقت یا معین مہینہ میں اس کا خصوصی اہتمام اور اس پر دوام و اصرار۔

جہاں تک پہلی بات کا تعلق ہے تو یہ بلاشبہ رسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے۔ جیسا کہ صحیح بخاری ۲۷۱ میں حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے مروی ہے، وہ فرماتے ہیں کہ میں ایک رات اپنی خالہ محترمہ امام المؤمنین حضرت میمونہ رضی اللہ عنہا کے ہاں ٹھہرا ہوا تھا جب تہجد کے لیے رسول اللہ ﷺ کھڑے ہوئے تو ہم نے بھی آپ ﷺ کے ساتھ نماز پڑھی۔ اور اسی طرح صحیح بخاری ۵۷۱ میں جناب مسیح بن ربعہ صلی اللہ علیہ وسالم سے حضرت عقبان بن مالک صلی اللہ علیہ وسالم کا واقعہ منقول ہے۔

ان دونوں احادیث صحیح سے ثابت ہوا کہ نوافل کی جماعت بلا ریب جائز ہے۔ مگر یہ اتفاقی امر ہے جس کی صورت مثلاً یہ ہے کہ ایک آدمی نفل نماز پڑھ رہا ہے اتنے میں ایک دوسرا آدمی دیکھتا ہے کہ مولوی صاحب یا حافظ صاحب نفل نماز پڑھ رہے ہیں، وہ بھی شامل ہو جائے تو یہ تو درست ہے۔ لیکن اس کا اہتمام کرنا، اعلانات اور دوسری تشوییقات اور ترغیبات کے ذریعہ مردوں اور عورتوں کو اکٹھا کر کے نوافل کو باجماعت بالدّ و ام ادا کرنا نہ صرف جائز نہیں بلکہ بدعت ہے۔

۲۷۱: صحیح بخاری ص: ۸۷

۵۷۱: ص: ۵۸ باب صلوٰۃ التوافل جماعتہ و ذکرہ انس و عائشہ عن النبی ﷺ

اسی طرح وتروں کے بعد درکعت نفل پڑھنے بھی ثابت ہیں۔ صحیح مسلم کے نامور شارح امام نووی رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ آپ ﷺ نے ورنماز کے بعد یہ درکعت نفل جواز ثابت کرنے کیلئے ادا فرمائے تھے۔ امام نووی رحمہ اللہ نے یہ بھی وضاحت فرمائی ہے کہ آپ ﷺ نے ان دونوں پر یہی نہیں فرمائی یعنی یہ آپ ﷺ کی عادتِ مستمرہ نہ تھی۔ ۶۱

اس تفصیل سے ثابت ہوا کہ اتفاقی طور پر نوافل باجماعت جائز ہیں اور یہ بھی ثابت ہوا کہ ورنماز کے بعد درکعت نماز نفل پڑھنے بھی جائز ہیں مگر دوام کے ساتھ نہیں بلکہ بھی کبھار اور بس۔

اب یحیی مسئلہ کی دوسری شق یعنی اس مطلق جواز کے ہونے پر دوام اور یہی نہیں اور وقت کی تعینی کے ساتھ پڑھی جانے والی نماز نفل کی باجماعت تکرار، تو یہ بلاشبہ جائز نہیں بلکہ اس پر دوام اور اصرار شایبہ بدعت سے خالی نہیں۔ کیونکہ یہ تقدیمات مع اہتمام اس مطلق جواز کو بدعت میں بدل دیتے ہیں۔ جیسا کہ نماز چاشت باریب صحیح احادیث سے ثابت ہے۔ حضرت عائشہ صدیقہ اور حضرت ام ہانی رضی اللہ عنہما سے یہ نماز مروی ہے اور نبی کریم ﷺ نے حضرت ابو ہریرہ رض کو اس کی پابندی کی وصیت بھی فرمائی تھی ۷۱ امگر اس وصیت کے باوصف حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نماز چاشت کو بدعت قرار دیتے ہیں۔ چنانچہ صحیح بخاری میں ہے۔

حضرت مجاہد تابعی کا لکھا رہے ہے کہ میں اور عُرُوه بن زبیر دونوں مسجد میں داخل ہوئے :

فَإِنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ رض جَالِسٌ إِلَى حُجْرَةِ عَائِشَةَ وَإِذَا أَنَّاسٌ

يُصَلِّونَ فِي الْمَسْجِدِ صَلَوَتُهُمْ فَقَالَ: بَدْعَةٌ). ۷۲

”مجاہد کہتے ہیں کہ جب ہم مسجد نبوی ﷺ میں داخل ہوئے تو جناب

عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کے حجر کے

۶۱۔ شرح صحیح مسلم ج:۱، و فقه السنۃ ج:۱، ص: ۱۶۳۔

۷۲۔ ملاحظہ ہو: صحیح بخاری ج:۱، ص: ۱۵

۷۳۔ بخاری، باب کُمْ إِعْتَمَرَ النَّبِيُّ ﷺ ج:۱، ص: ۲۳۸ و صحیح مسلم مع نووی ج:۱، ص: ۲۰۹

پاس تشریف فرماتھے۔ اور اس وقت کچھ لوگ مسجد میں نماز چاشت پڑھ رہے تھے، ہم نے حضرت عبداللہ رض سے ان کی اس نماز کے بارے میں دریافت کیا تو انہوں نے فرمایا کہ یہ بدعوت ہے۔

جبکہ یہ نماز متعدد اسائید صحیح قویہ سے مردی ہے، جیسا کہ بخاری شریف کے حوالہ سے آپ پڑھ چکے ہیں۔ باس یہم حضرت عبد اللہ صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان نے اس کو بدعت کیوں کہا ہے؟“  
بدعت اس لیے کہا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ و آله و سلیمان کے عہد سعادت معہد میں اس نماز کو باجماعت ادا کرنے کا دستور نہ تھا۔ جب کہ وہ لوگ اس کو باجماعت ادا کر رہے تھے۔

چنانچہ امام نووی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

(مُرَادُهُ أَنْ إِظْهَارُهَا وَالْأَجْتِمَاعُ لَهَا بِدُعَةٍ لَا أَنْ صَلَاةَ الصُّحَّى

بِدْعَةٌ وَقَدْ سَبَقَتُ الْمُسْئَلَةُ فِي كِتَابِ الْصَّلَاةِ (٩) كَيْفَ

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کی مراد یہ تھی کہ نماز چاشت کو مسجد میں

ظاہر کر کے پڑھنا اور اس کیلئے جماعت اور اجتماع کا اہتمام کرنا بذعت ہے

نہ یہ کہ نماز چاشت ہی سرے سے بدعت ہے۔

امام ابو بکر محمد بن ولید الطرطوشی مالکی لکھتے ہیں:

(وَمَحْلَةُ عِنْدِي عَلَىٰ أَحَدٍ وَجَهْيَنَّ: أَنَّهُمْ كَانُوا يُصْلُوْنَهَا جَمَائِعَةً وَ

إِمَّا أَنْهُمْ يُصَلُّونَهَا مَعًا إِفْدَادًا عَلَىٰ هَيْئَةِ التَّوَافِلِ فِي أَعْقَابِ

الفَرَائِضِ). ١٨٠

”حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہما نے ان کی اس نماز کو یا تو اس لیئے بدعت کہا کہ وہ اسے یا جماعت پڑھ رہے تھے یا اکیلے اکیلے پڑھ رہے تھے مگر اس طرح سے جیسے فرائض کے بعد ایک ہی وقت میں تمام نمازی

١٨٠ كتاب الحوادث والبدع ص: ٣٠

٩- شرح صحيح مسلم ج: ١، ص: ٣٠٩

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

حضرات سنن رواتب پڑھا کرتے تھے۔

سُبْحَانَ اللَّهِ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ كَوْنِيَفَهُ اپنے اندر بڑے فضائل رکھتا ہے اور مفسرین نے اس کو باقیاتِ صالحات میں شمار کیا ہے۔ خصوصاً لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کے وظیفہ کو احادیث میں ”فضل ذکر“، قرار دیا گیا ہے، جو اضافہ حسنات اور بلندی درجات کا مضبوط ترین ذریعہ ہے۔ مگر اس کے باوصف جب اس وظیفہ کو خاص تقدیمات اور تکلفات والتزامات کے ساتھ پڑھا جائے گا تو یہی وظیفہ ہلاکت اور حسران کا ذریعہ قرار پائے گا، جیسا کہ سنن دارمی میں بسندی صحیح حضرت عبد اللہ بن مسعود رض کا واقعہ بڑا مشہور ہے کہ کچھ لوگ کو فہری کی مسجد میں سحری کے وقت حلقہ بنانے کا نکریوں پر سُبْحَانَ اللَّهِ، اللَّهُ أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ سو سمرتبہ پڑھ رہے تھے۔ تو حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے انہیں ڈانٹ پلاتے ہوئے فرمایا تھا:

(عَدُوا مِنْ سَيِّئَاتِكُمْ فَإِنَّا ضَامِنُ أَنْ لَا يَضُعَ مِنْ حَسَنَاتِكُمْ شَيْءٌ،  
وَيَحْكُمُ يَا أُمَّةَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ! مَا أَسْرَعَ هَلْكَتُمْ، هُوَ لَأَءَ صَحَابَةَ  
نَبِيِّكُمْ مُتَوَافِرُونَ وَهَذَا ثِيَابَهُ عَلَيْهِ لَمْ تُبَلِّ وَآتَيْتُهُ لَمْ تُكْسِرَ أَوْ  
مُفْتَحِي بَابَ ضَلَالَةٍ) ۘ۸۱

”حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے فرمایا تم اپنی ان نکریوں پر اپنے گناہوں کو شمار کرو۔ میں ضمانت دیتا ہوں کہ تمہاری نیکیاں ضائع نہیں ہوں گی۔ افسوس ہے تم پر اے امت محمد ﷺ! تم لکنی جلدی ہلاکت میں بیٹا ہو گئے ہو۔ ابھی تو تم میں صحابہ رسول ﷺ کی بکثرت زندہ موجود ہیں۔ ابھی تو رسول اللہ ﷺ کے کپڑے پرانے نہیں ہوئے، اور آپ ﷺ کے استعمال میں آنے والے برتن بھی نہیں ٹوٹے۔ کیا تم [اتنی جلدی ہی ایسا کر کے] گمراہی کا دروازہ کھول رہے ہو؟“ ۔

۸۱ مسند دارمی بسند جیہد۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

اور اسی طرح کے اور بھی بہت سے واقعات منقول ہیں۔ مگر لَعَلٌ فِيهِ كِفَائِيَةٌ لِمَنْ لَهُ آدْنَى  
درایۃ۔

اس ساری گفتگو سے ثابت ہوا کہ عبادت اور اطاعت شرع میں جس طرح سے منقول ہواں کو  
اسی انداز میں ادا کرنا چاہیے۔ یعنی اس کو اسکی اسی ہیئت پر قائم رکھنا چاہیے جس ہیئت میں منقول  
ہو۔ اگر اس مطلق عبادت اور نیک عمل کو کسی خاص قید کے ساتھ مقید کیا جائے گا اس غیر موقوت  
کو موقوت بنایا جائیگا، یعنی کسی خاص وقت کے ساتھ مخصوص کیا جائے یا اس غیر معین کو معین کیا  
جائے گا تو وہ لامحالہ بدعت بن جائے گی۔ چنانچہ یہی وہ نکتہ ہے جس کے پیش نظر حضرت عبد اللہ  
بن عمر رض نے نمازِ چاشت کی جماعت کو بدعت قرار دیا تھا اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رض نے  
حلقه باندھ کر سُبْحَانَ اللَّهِ، أَكْبَرُ، لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کے ذکر کو بدعت و گمراہی اور ہلاکت قرار  
دیا ہے۔

### چند تحقیقات علمیہ :

① حضرت امام ابو اسحاق شاطبی غرناطی بدعاۃ کی تعین اور ان کا رد کرتے ہوئے ارقام  
فرماتے ہیں:

(وَمِنْهَا إِلْتَزَامُ الْكَيْفِيَّاتِ بِهِمْيَةِ الْأَجْتِمَاعِ عَلَى صَوْتٍ وَأَجْدَدَ وَ  
اتِّخَادِ يَوْمٍ وَلَادَةِ النَّبِيِّ ﷺ عِيدًا وَمَا أَشْبَهَ ذَالِكَ وَمِنْهَا إِلْتَزَامُ  
الْعِبَادَاتِ الْمُعَيْنَةِ فِي أُوقَاتٍ مُعَيْنَةٍ لَمْ يُوْجَدْ لَهَا ذَالِكَ التَّعْيِينُ  
فِي الشَّرِيعَةِ كَإِلْتَزَامِ صَوْمِ يَوْمِ النِّصْفِ مِنْ شَعْبَانَ وَقِيَامِ  
لَيْلَةِ). ۱۸۲

”من جملہ بدعاۃ کے یہ بھی بدعت ہے کہ کسی نیک عمل کی ادائیگی کیلئے  
کیفیاتِ مخصوصہ اور ہیئتِ معینہ کا اتزام کیا جائے، جیسا کہ ہیئتِ اجتماع

۱۸۲۔ کتاب الاعتصام للشاطبی ج:۱، ص: ۲۰۔

کے ساتھ ایک آواز میں ذکر کرنا اور حضرت نبی کریم ﷺ کے یوم ولادت باسعادت کو عید منانا وغیرہ۔ اور انہی بدعات میں سے ایک یہ بدعت بھی ہے کہ اوقاتِ خاص کے اندر ایسی عباداتِ معینہ کا اتزام کر لینا جن کی ادائیگی کیلئے شریعت نے وہ اوقاتِ معین نہیں کیئے۔ جیسے پندرہ شعبان کا روزہ اور اس کی پندرہ ہویں شب کی عبادات کا اتزام کرنا،۔

حضرت موصوف ایک دوسرے مقام پر مزید تفصیل کے ساتھ قسم طراز ہیں:

(إِذَا نَدَبَ الشَّرْعُ مَثَلًا إِلَى ذُكْرِ اللَّهِ فَإِلَتَّزَامُ قَوْمٍ الْأُجْتِمَاعَ عَلَيْهِ عَلَى لِسَانٍ وَاحِدٍ وَبِصَوْتٍ أَوْ فِي وَقْتٍ مَعْلُومٍ مُخْصُوصٍ عَنْ سَائِرِ الْأُوْقَاتِ لَمْ يَكُنْ فِي نُدْبِ الشَّرْعِ مَا يَدْلُلُ عَلَى هَذَا التَّخْصِيصِ الْمُلْتَزِمِ بِلِّفِيهِ مَا يَدْلُلُ عَلَى خَلَافِهِ لَأَنَّ إِلَتَّزَامَ الْأُمُورِ غَيْرَ الْلَّازِمَةِ شَرْعًا شَانَهَا أَنْ تَفْهَمُ التَّشْرِيعَ وَخُصُوصَةً مَعَ مَنْ يُقْتَدِي بِهِ فِي مَجَامِعِ النَّاسِ كَالْمَسَاجِدِ فَإِنَّهَا إِذَا ظَهَرَتْ هَذَا الْأُظْهَارَ وَوُضِعَتْ فِي الْمَسَاجِدِ كَسَائِرِ الشَّعَائِرِ الَّتِي وَضَعَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي الْمَسَاجِدِ وَمَا أَشْبَهَهَا كَالْأَذَانَ وَصَلَوةِ الْعِيدَيْنِ ..... فَهُمْ مِنْهَا بِلَا شَكٍ أَنَّهَا سُنْنٌ إِذَا لَمْ تَفْهَمْ مِنْهَا الْفَرِيْضَةَ ..... فَصَارَتْ مِنْ هَذِهِ الْجِهَةِ بِدَعَا مَحْدُثَةً بِذَلِكَ) ۱۸۳

”جب شریعت نے کسی چیز کو مندوب قرار دیا ہو، جیسے مثلاً اللہ کا ذکر، اگر ایک قوم اس کا اتزام کرے کہ ایک زبان ہو کر ایک ہی آواز سے ذکر کرنے لگ جاتی ہے یاد گیر اوقات کے علاوہ کسی معلوم اور مخصوص وقت کی پابندی کے ساتھ وہ ذکر کرتی ہے، تو شریعت کی ترغیب اس معین تخصیص

اور التزام پر ہر گز دلیل نہ ہوگی، بلکہ شریعت اس کے خلاف ہوگی، کیونکہ جو امور شرعاً لازم نہیں ان کا التزام کرنا دراصل شریعت سازی کا حکم رکھتا ہے۔ [جبکہ شریعت سازی کا حق غیر نبی کو قطعاً حاصل نہیں] بالخصوص جبکہ ان غیر لازم امور کا التزام مساجد کے نامی گرامی آئندہ کرام اپنی مساجد میں شروع کر دیں تو لامحالہ وہ غیر ثابت امور عوام الناس میں کم از کم سنت کا درجہ ضرور حاصل کر لیں گے۔ لہذا اس جہت سے یہ امور بلاشبہ بدعت قرار پاتے ہیں۔

امام مددوح ایک تیرے مقام پر لکھتے ہیں:

فِإِذَا اجْتَمَعَ فِي النَّافِلَةِ أَنْ تُلَزِّمَ السُّنْنُ الرَّوَاتِبُ إِمَّا دَائِمًا وَ إِمَّا فِي أُوقَاتٍ مَحْدُودَةٍ وَ عَلَى وَجْهِ مَحْدُودَ وَ أَقِيمَتُ فِي الْجَمَائِعِ فِي الْمَسَاجِدِ الَّتِي تُقَامُ فِيهَا الْفَرَائِضُ أَو الْمَوَاضِعُ الَّتِي تُقَامُ فِيهَا السُّنْنُ الرَّوَاتِبُ فَلَدِلْكَ إِنْتَدَاعٌ وَ الدَّلِيلُ عَلَيْهِ أَنَّ لَمْ يَأْتِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا عَنْ أَصْحَابِهِ وَ لَا مِنَ النَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ فَعَلَى هَذَا الْمَجْمُوعِ هَكَذَا مَجْمُوعًا وَ إِنْ أَنِّي مُطْلَقاً مِنْ غَيْرِ تِلْكَ التَّقْيِيدَاتِ فَالْتَّقْيِيدُ فِي الْمُطْلَقَاتِ الَّتِي لَمْ يَبْثُتْ بِدَلِيلِ الشَّرْعِ تَقْيِيدَهَا رَأَى فِي التَّشْرِيعِ فَكَيْفَ إِذَا عَارَضَهُ الدَّلِيلُ وَهُوَ الْأَمْرُ بِإِخْفَاءِ النَّوَافِلِ مَثَلًاً۔

”جب کوئی نفل نماز سنن رواتب [سنن مورثہ] کے التزام کے ساتھ ہمیشہ کلیئے یا محدود اوقات میں ان مساجد اور مقامات میں باجماعت پڑھی جائے گی، جہاں فرائض اور سنن رواتب ادا کی جاتی ہوں تو یہ نماز بدعت

ہو گی۔ کیونکہ ایسی نماز نہ تور رسول اللہ ﷺ سے مردی ہے، نہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین عظام حرمہم اللہ سے منقول ہے۔ اور مطلق عبادات میں اپنی طرف سے قیود لگانا دراصل از خود شریعت میں تصرف کرنے کے مترادف ہے۔ یہ حکم تو اس صورت میں ہے جبکہ اس خاص نماز کے خلاف شرعی دلیل موجود نہ ہو لیکن یہاں تو سطح کی از خود تیار کردہ نماز کے خلاف شرعی دلیل بھی موجود ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے نوافل کو چھپا کر پڑھنے کا حکم دے رکھا ہے۔ لہذا اس صورت میں یہ نماز بالا ولی بدعت قرار پاتی ہے۔

② امام ابن دیقیق العید رحمہ، اللہ تصریح فرماتے ہیں:

(إِنَّ هَذَا الْخَصُوصِيَّاتُ بِالْوَقْتِ أَوْ بِالْحَالِ وَالْهَيْثَةِ وَالْفَعْلِ الْمَخْصُوصُ مَنْ يَحْتَاجُ إِلَى ذَلِيلٍ خَاصٍ يَقْتَضِي إِسْتِخْبَابَهُ بِخَصُوصِهِ وَهَذَا أَقْرَبُ). ۱۸۵

”یعنی کسی عمل کو کسی خاص وقت یا خاص حالت اور ہیئت کی پابندی کے ساتھ کرنا یا کسی بھی مخصوص فعل کی ادائیگی ایسی شرعی دلیل کی محتاج ہے جو علی الخصوص اس کے استحباب پر دلالت کرتی ہو۔ [ورنہ وہ عمل شرعاً جائز نہ ہو گا بلکہ بدعت ہو گا] اور یہی حکم اقرب الی الصواب ہے۔“

امام موصوف روضہ کی عید غدیر کی تردید کرنے کے بعد فرماتے ہیں:

(وَقَرِيبٌ مِنْ ذَالِكَ أَنْ تَكُونُ الْعِبَادَةُ مِنْ جِهَةِ الشَّرْعِ مُرْقَبَةً عَلَى وَجْهِ مَخْصُوصٍ فَيُرِيدُ بَعْضُ النَّاسِ أَنْ يُحْدِثَ فِيهَا أَمْرًا آخَرَ أَلَمْ يَرِدْ بِهِ الشَّرْعُ زَاعِمًا أَنَّهُ يَدْرُجُ تَحْتَ عُمُومِهِ فَهَذَا لَا يَسْتَقِيمُ لَأَنَّ الْغَالِبَ عَلَى الْعِمَادَاتِ التَّعْبُدُ وَمَا خَلُّهَا

۱۸۵ احکام الأحكام لابن دیقیق العیدج: ۱، ج: ۱۷۔

الْتَّوْقِيفُ). ۱۸۶

”اسی کے قریب یہ بات بھی ہے کہ کوئی عبادت شریعت میں کسی خاص طریقہ پر ثابت ہو، اور کوئی شخص اس میں کوئی غیر شرعی چیز شامل کر کے تبدیل کر دے اور یہ خیال کرے کہ یہ چیز اس عبادت کے عموم میں داخل ہے تو اس کا یہ خیال درست اور صحیح ہرگز نہیں ہوگا، کیونکہ عبادات میں تعبیدی طریقہ غالب ہے اور اس کا مأخذ [رسول اللہ ﷺ اور صحابہ کرام ﷺ سے] اطلاع پائے بغیر معلوم نہیں ہو سکتا۔“

③ مُحَمَّدٌ دُوْقَتْ شَاهَ وَلِيُ اللَّهِ مُحَمَّدٌ ثَ دَهْلَوِيُ رَحْمَةُ اللَّهِ وَضَاحَتْ فَرْمَاتَهُ ہے:

(وَمِنْهَا التَّشَدُّدُ وَ حَقِيقَتُهُ اِخْتِيَارُ اَثْبَاتِ شَافِعَةٍ لَمْ يَأْمُرْ بِهَا الشَّارِعُ كَذَوَامِ الصِّيَامِ وَ الْقِيَامِ وَ التَّبَتُّلِ وَ تَرْكِ التَّرْوِيجِ وَ اَنْ يَلْتَزِمَ السُّنَّةَ وَ الْاَدَابَ كَائِنَتْ زَانَ الْوَاجِبَاتِ ..... فَإِذَا كَانَ هَذَا الْمُتَعَمِّقُ وَ الْمُتَشَدِّدُ مُعَلِّمٌ قَوْمٌ وَ رَئِسُهُمْ ظَلُّوْا اَنَّ هَذَا اَمْرُ الشَّرْعِ وَ رِضَاهُ وَ هَذَا اَدَاءُ رُهْبَانِ اليَهُودِ وَ النَّصَارَىِ) ۱۸۷

”دین میں تحریف کے جہاں اور اسباب بھی ہیں، وہاں ان میں سے ایک یہ سبب بھی ہے کہ دین میں تشدد داختیار کیا جائے۔ اور تشدد کی حقیقت یہ ہے کہ ایسی مشکل عبادات کو اختیار کر لیا جائے، جن کے متعلق شارع نے کوئی حکم نہیں دیا۔ مثلاً کوئی شخص دوامی طور پر روزہ رکھے، قیام کرے، تخلیہ میں بیٹھا رہے اور نکاح کرنے سے گریز کرے۔ اور مثلاً یہ کہ سنتوں اور مستحبات کا ایسا اترام کرے جیسا کہ واجبات کیلئے کیا جاتا ہے [تو اس کا ایسا کرنا راہبیان یہود و

۱۸۶) احکام الاحکام ج: ۲، ص: ۱۷۲۔

۱۸۷) حجۃ اللہ البالغۃ، باب احکام الدین من التحریف ج: ۱، ص: ۳۰۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

نصاریٰ کی ادائیگی تحریف دین کا دروازہ کھولنا ہے [جب کوئی معمق اور متشدد شخص خیر سے کسی قوم کا استاذ یا سردار بھی ہو تو پھر لامحال وہ قوم یہ خیال کر لیتی ہے کہ ان کے استاذ یا سردار کا یہ عمل شرع کا حکم اور اس کا پسندیدہ امر ہے۔ اور یہی بیماری تھی یہودیوں اور نصاریٰ کے صوفیوں میں۔]

آگے فرمایا: ”اسی کا نتیجہ بدیہی نکلا کہ شریعت موسوی و عیسیوی تحریف کا ملغوبہ بن کر رہ گئی اور تورات و انجیل اپنے حقیقی وجود کو کھو بیٹھیں۔ یہی وجہ ہے کہ قانون الٰہی نے انسانوں کو ان کی اپنی مرضی پر نہیں چھوڑا۔ عبادات و معاملات بلکہ یہاں تک کہ حکومت اور سلطنت کے احکام میں بھی پابند کر دیا ہے تاکہ وہ اپنی اہواء و خواہشات کے حصول میں دین کا حلیہ نہ بگاڑ بیٹھیں۔“

④ علامہ ابن خلدون [المتوفی 808ھ] اس حقیقت کا یوں اظہار کرتے ہیں:

(فَجَاءَتِ الشَّرَائِعُ بِحَمْلِهِمْ عَلَىٰ ذَالِكَ فِي جَمِيعِ أَهْوَالِهِمْ مِنْ عِبَادَةٍ أَوْ مُعَامَلَةٍ حَتَّىٰ فِي الْمُلْكِ الَّذِي هُوَ الطَّبِيعِيُّ لِلْإِجْتِمَاعِ الْإِنْسَانِيِّ فَاجْرَتُهُ عَلَىٰ مِنْهَاجِ الدِّينِ لِيَكُونَ الْكُلُّ مَحْوَطًا بِنَظَرِ الشَّارِعِ) . ۱۸۸

”شرع اسلامیہ اسی لیئے تو آئی ہیں کہ لوگوں کو تمام احوال میں خواہ وہ عبادات ہوں یا معاملات حتیٰ کہ ملکی انتظام جو لوگوں کے اجتماع کا ایک طبیعی امر ہے، دین پر ہی قائم رہنے کی تلقین کریں، تاکہ ان کے تمام معاملات شارع کی نگرانی میں تکمیل پائیں۔“

خلاصہ کلام یہ کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ، حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ، امام ابو اسحاق ابراہیم بن موسی شاطبی، امام ابو بکر محمد بن ولید طرطوشی مالکی، امام ابن دیقیق العید، امام شاہ ولی اللہ

۱۸۸ مقدمہ ابن خلدون ص: ۱۹۰ و منهاج الواضح ص: ۱۲۱۔

صحیح دینی معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

محمدث دہلوی اور علامہ عبد الرحمن بن خلدون کی مذکورہ بالا تصریحات سے واضح ہوا کہ شریعت نے جن عبادات اور طاعات کو مطلق حջوڑا ہے، ان میں اپنی طرف سے قیود لگانا یا ان کی کیفیت اور ہیئت کو بدل دینا یا ان کو اوقات معینہ کے ساتھ معین کر دینا گویا دین کو بدل دینا ہے، اور اسی کا نام تحریف دین ہے، جو کہ گمراہی کے ساتھ ساتھ بدترین بدعت بھی ہے۔ چنانچہ یہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام ﷺ ثابت شدہ عبادات اور طاعات میں اپنی طرف سے قیود عائد کرنے اور ان کی ہیئت کو تبدیل کرنے کو بدعت شمار کرتے تھے جیسا کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے نماز چاشت کی جماعت کو بدعت کہا اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے مُسْبَحَانَ اللَّهِ، اللَّهُ أَكْبَرُ اور لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کا مخصوص انداز میں وظیفہ پڑھنے والوں کو ڈانٹ پلاتے ہوئے ان کے اس مخصوص کیفیت والے وظیفہ کو گمراہی اور موجبہ ہلاکت قرار دیا تھا۔

لہذا ثابت ہوا کہ پڑھی ہوئی نماز کی باجماعت تکرار اور اس پر دوام اور اصرار اور پھر اس کا اہتمام درست نہیں کہ یہ نہ تورسول اللہ ﷺ سے ثابت ہے اور نہ یہ سبیل المؤمنین ہے جس کا قرآن مجید میں ذکر کیا گیا ہے۔ جہاں تک ((شَدَّ مِعْزَرَةً وَ أَحْيَى لَيْلَةً وَ أَيْقَظَ أَهْلَهُ)) یعنی ”نبی ﷺ کر کر کس لیتے، شب زندہ داری کرتے اور گھر والوں کو جگاتے تھے“، پر عمل کا سوال ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ کثرت رکعات کی بجائے قرآن پاک بکثرت پڑھا جائے یعنی قراءت زیادہ کی جائے۔ جیسا کہ حضرات صحابہ کرام ﷺ کا بیان ہے کہ تیسرا رات نماز تراویح سے ہم اُس وقت فارغ ہوئے کہ سحری فوت ہو جانے کا خطرہ لا حق ہو گیا۔<sup>۱۸۹</sup>

حضرت امام شافعی رحمہ اللہ ایک مقام پر فرماتے ہیں:

(إِنَّ أَطَالُوا الْقِيَامَ وَ أَقْلُوا السُّجُودَ فَخَسِنَ وَ إِنْ أَكْثَرُوا السُّجُودَ وَ

أَقْلُوا الْقِرَاءَةَ وَ الْأَوَّلُ أَحَبُّ إِلَيْيَّ)<sup>۱۹۰</sup>

<sup>۱۸۹</sup> ملاحظہ ہو: سنن ابی داؤد اور مشکوہ، کتاب الصیام۔ حتیٰ خشیننا الفلاح و معنی الفلاح اس سُجُودُ - <sup>۱۹۰</sup> فتح الباری شرح صحیح البخاری بتعلیقات و مراجعہ الشیخ ابن باز ج ۲: ۳۵۳، ص

”اگر لوگ رکعات کم پڑھیں اور قراءت لمبی کریں تو یہ اچھا ہے اور اگر رکعات بڑھا لیں اور قراءت کم کر لیں [تو یہ بھی ٹھیک ہے] لیکن پہلی صورت یعنی رکعات کم اور قرآن زیادہ پڑھا جائے تو یہ صورت مجھے زیادہ محبوب ہے۔“

فیصلہ :

مذکورہ بالا تصریحات کی روشنی میں اُن مولانا صاحب کا نمازِ تراویح کے بعد دوبارہ نوافل کی جماعت کرنا، اس کا اہتمام کرنا، اس کیلئے لوگوں کو تیار کرنا اور اس پر اصرار کرنا سر اسر خلاف سنت ہے اور سبیل المؤمنین کے خلاف ہے کہ رسول اللہ ﷺ، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم، تابعین، تبع تابعین، فقهاء و محدثین اور دوسرے آئمہ دین حمیم اللہ سے ایسا تکلف اور اہتمام ہرگز ثابت نہیں۔ اُن صاحب کا یہ عمل بدعت ہے۔ اور انہیں اس سے بازا آ جانا چاہیے۔

هَلَّا مَا عِنْدِي وَ اللَّهُ تَعَالَى أَعْلَمُ بِالصَّوَابِ - ۱۹۱

مولانا عبید اللہ صاحب عفیف کا یہ فتویٰ بڑے گر انقدر علمی و اصولی مباحث پر مشتمل ہے اور نمازِ تراویح کی دوبارہ جماعت کرانے والوں کیلئے اسیں بصائر و عبر کا بخیر بیکار کو زے میں بند ہے۔ **وَاللَّهُ الْمُوْقِتُ.**

ابو عدنان محمد منیر قمر نواب الدین ۔

ترجمان سپریم کورٹ، اخبار ۔

وداعیہ متعاون، مراکز دعوت و ارشاد

الدام، اخبار، الظہر ان۔ ( سعودی عرب )

۱۹۱: ہفت روزہ الحدیث لاہور جلد: ۲۰، شمارہ: ۲۱، ۲۰، شوال ۱۴۰۹ھ میں ۱۹۸۹ء فتویٰ از قلم شیخ الحدیث مولانا عبید اللہ عفیف۔ لاہور۔

صحیح معلومات کے لئے ”توحید پبلیکیشنز“ کی کتابوں کا مطالعہ کریں۔

## مصدر و مراجع

- 1 القرآن الکریم .
- 2 الاجماع ابن المزار .
- 3 او جز المسالک، مولانا محمد زکریا کاندھلوی .
- 4 الاشیاء و النظائر، الحموی .
- 5 انارة المصایب لاداء صلوة التراویح علام حافظ محمد شرح مسلم نووی .
- 6 احکام الاحکام، ابن دیق العید .
- 7 بلوغ الامانی شرح الفتح الربانی احمد عبد الرحمن البنا .
- 8 بل الغمام حاشیہ شفاء الاولام، لشکانی .
- 9 البحر الرائق، ابن حمیم .
- 10 تحفۃ الاشودی، علامہ مبارکپوری .
- 11 تهذیب التهذیب، حافظ ابن حجر .
- 12 التعلیق الممجد ، مولانا عبد الحکیم لکھنؤی .
- 13 تحفۃ الانیار، مولانا عبد الحکیم لکھنؤی .
- 14 احق الصرخ للقائی .
- 15 حجۃ اللہ البالغہ، شاہ ولی اللہ محمد دہلوی .
- 16 در المختار، علامہ طحاوی .
- 17 ریاض الصالحین، امام نووی .
- 18 رذ المختار، علامہ شامی .
- 19 عمدۃ الرعایہ علی شرح الوقایہ، مولانا محمد قاسم نانوتوی .
- 20 عین الہدایہ، مولانا عبد الحکیم لکھنؤی .
- 21 افتق الربانی ترتیب و شرح منسداہ الشیانی للبداء
- 22 فتح الباری شرح صحیح بخاری ابن حجر العسقلانی .
- 23 زاد المعاد، علام ابن القیم .
- 24 اسنن الکبری، امام تیہنی .
- 25 السراین الوباین شرح صحیح مسلم بن الحجاج، علامہ نواب صدیق حسن خان .
- 26 شرح مسلم نووی .
- 27 شرح موطا الزرقانی .
- 28 شرح کنز لابی السعود .
- 29 شرح معانی الآثار، امام طحاوی .
- 30 صحیح بخاری مع افتتح، امام بخاری .
- 31 صحیح مسلم مع نووی، امام مسلم .
- 32 صحیح البخاری الصغیر، للالبانی .
- 33 صحیح ترمذی، للالبانی .
- 34 صحیح ابو داود، للالبانی .
- 35 صحیح سنائی للالبانی .
- 36 صحیح امام ابن حیان ترتیب الفاسی .
- 37 صحیح ابن خزیم تحقیق داکٹر مصطفیٰ العظیمی .
- 38 صلوۃ التراویح، للالبانی .
- 39 العرف الشذی، علامہ انور شاہ کشمیری .
- 40 عمدۃ القاری، علامہ عینی .
- 41 طائفہ قاسمیہ، مولانا محمد قاسم نانوتوی .
- 42 المفاتیح لاسرار التراویح، امام سیوطی .
- 43 مراتق الغلام شرح نور الایضاح، ابوالسعود .
- 44 مصطفیٰ شرح موطا شاہ ولی اللہ محمد دہلوی .

|    |                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------|
| 45 | فقہۃ السنہ سید سابق .                                              |
| 46 | الفقہۃ علی المذاہب الاربعہ للجیری .                                |
| 47 | فتاویٰ الصیام، ابن باز .                                           |
| 48 | فیض الباری، علامہ انور شاہ کشمیری .                                |
| 49 | فتح الہمیم، علامہ شبیر احمد عثمانی .                               |
| 50 | فتح القدیر شرح بدایہ، علامہ ابن الہمام .                           |
| 51 | فتاویٰ شربنیلی، علامہ شربنیلی .                                    |
| 52 | فتاویٰ علمائے حدیث، مولانا علی محمد سعیدی .                        |
| 53 | فتح سر المثان فی تائید نہب العمان، نانوتوی .                       |
| 54 | قبویت عمل کی شرائط، ابو عدنان محمد منیر قمر .                      |
| 55 | حاشیہ لکز، مولانا نانوتوی .                                        |
| 56 | کتاب الحوادث والبدع، للطرطوشی .                                    |
| 57 | کتاب الاعتصام، امام شاطبی .                                        |
| 58 | کشف الاستر، علامہ انور شاہ کشمیری .                                |
| 69 | مسند داری، امام داری .                                             |
| 60 | مختصر قیام اللیل للمرزوqi امام قزوینی .                            |
| 61 | موطاً امام محمد .                                                  |
| 62 | ماشیت بالسن، شیخ عبدالحق دہلوی .                                   |
| 63 | المرعاۃ شرح مشکوۃ، علامہ عبید اللہ رحمانی .                        |
| 64 | جمع الزوائد، امام پیغمبیری .                                       |
| 65 | مدارج النبوۃ، شیخ عبدالحق دہلوی .                                  |
| 66 | مسک الخاتم، نواب صدیق حسن خان .                                    |
| 67 | المرقاۃ، ملا علی قاری .                                            |
| 68 | نصب الرایہ، علامہ زبیعی .                                          |
| 69 | نماز تراویح، مولانا کرم الدین سلفی، ضمیمہ: ڈاکٹر مقتدی حسن ازہری . |
| 70 | الہدایہ، علامہ مرغینانی .                                          |

## جرائد و مجلات

1) (71)۔ ہفت روزہ البحدیث، لاہور .  
 2) (72)۔ ماہنامہ الفرقان، بریلی .

# توحید پبلیکیشنز کا پیغام امرتِ مسلمہ کے نام

☆ مذہبی تھلب، مسلکی عناوں اور فرقہ واریت قوم کیلئے زہر ہیں، ان سے بالاتر ہو کر خالص قرآن کریم اور سنت مسیح  
کی بنیاد پر امت کے شرعی مسائل کا حل تلاش کریں۔

☆ قدیم علوم کے ساتھ ساتھ عصری علوم سے استفادہ کرتے ہوئے جدید فقہی مسائل میں اجتہاد کر کے فتاویٰ صادر  
کرنے والے دور حاضر کے علماء و فقہاء کی کوششوں کے نتائج سے فائدہ اٹھائیں۔

☆ دعوت و تبلیغ دین میں حکمت عملی کو نظر انداز کرنا تو مصلحت دینیہ کے خلاف ہے مگر حلال و حرام میں تو رواہ اوری نہ  
برتیں اور قوانین و مسائل اسلامیہ کو نرم کر کے اسلامی روح کو تونہ کمزور کر دیں۔

☆ جہالت و بے علمی کا دور گزیر گیا۔ نور علم کے چراغ لے کر آگے بڑھیں، جہالت کو مٹا کیں اور باطل کا بھرپور تعاقب  
کریں۔

☆ اگر آپ ایسا معتقد لاد رہو یہ پسند کرتے ہیں تو ”توحید پبلیکیشنز“ کی مطبوعات کا مطالعہ فرمائیے اور اس کا  
تعاون کیجیے، کیونکہ اسکی مطبوعات کو آپ اسی طرز فکر کی حالت اور انہیں صفات سے مزین پائیں گے۔

ان شاء اللہ

---

**NAMAAZ E TARAWEEH**  
SAUDI ULEMA KE FATAWA  
AUR  
HARAMAIN SHARIFAIN MEIN TARAWEEH  
(TEDATE RAKAT IZALA E SUBHAT)

---

**URDU**  
15



Published By:  
توحید پبلیکیشنز  
TAWHHEED PUBLICATIONS  
#43, S.R.K. Garden, BANGALORE-560 041  
Email: tawheed\_pbs@hotmail.com